
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập I 

Cuốn 6 - 10 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cƣu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 







Luận Đại Trí Độ 

Tập I 

Cuốn 6 - 10 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cƣu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 6 ....................................................................................................................................... 3 

Chƣơng 10 ............................................................................................................................. 3 

GIẢI THÍCH:  "MƢỜI DỤ" ................................................................................................... 3 

Cuốn 7 ......................................................................................................................................27 

Chƣơng 11 ............................................................................................................................27 

GIẢI THÍCH:  PHẬT THẾ GIỚI NGUYỆN ..........................................................................27 

Chƣơng 12 ............................................................................................................................37 

GIẢI THÍCH: TAM MUỘI ....................................................................................................37 

Chƣơng 13 ............................................................................................................................44 

GIẢI THÍCH:  PHÓNG QUANG ..........................................................................................44 

Cuốn 8 ......................................................................................................................................50 

Cuốn 9 ......................................................................................................................................73 

CHƢƠNG 14 .........................................................................................................................73 

GIẢI THÍCH: HIỆN PHỔ THÂN ..........................................................................................73 

CHƢƠNG 15 .........................................................................................................................82 

GIẢI THÍCH: MƢỜI PHƢƠNG CHƢ BỒ-TÁT ÐẾN ...........................................................82 

Cuốn 10 ....................................................................................................................................95 





Cuốn 6 

 Chƣơng 10 

GIẢI THÍCH:  "MƢỜI DỤ" 

KINH:  Hiểu rõ các Pháp nhƣ huyễn, nhƣ sóng nắng, nhƣ trăng dƣới nƣớc, nhƣ 

hƣ  không,  nhƣ  thành  Càn-thát-bà,  nhƣ  mộng,  nhƣ  ảnh,  nhƣ  tiếng  vang,  nhƣ 

bóng trong gƣơng, nhƣ hóa. 

LUẬN:  Ấy là mƣời thí dụ để giải thích pháp Không. 

1- Nhƣ huyễn. Hỏi:  Nếu tất cả pháp Không ví nhƣ huyễn thuật, vì sao các pháp 

lại có thể thấy, có thể nghe, có thể ngửi, có thể nếm, có thể xúc, có thể biết? 

Nếu  thật  không  có  thì  không  có  thể  thấy  cho  đến  có  thể  biết?   Lại  nữa,  nếu 

không mà vọng kiến là có, thế vì sao không thấy tiếng, nghe sắc?  Nếu hết thẩy 

đều không có gì, thế vì sao có cái thấy đƣợc, có cái không thấy đƣợc?  Nhƣ một 

ngón  tay,  móng  thứ  nhất  không,  móng  thứ  hai  cũng  không,  thế  tại  sao  không 

thấy móng thứ hai mà chỉ thấy móng thứ nhất?  Vậy cho biết móng thứ nhất thật 

có nên có thể thấy, móng thứ hai thật không nên không thể thấy? 

Đáp:   Các  pháp  tƣớng  tuy  không,  cũng  có  phân  biệt  có  thể  thấy  và  không  thể 

thấy.   Ví  nhƣ  Voi,  Ngựa  huyễn  hóa  và  các  thứ  khác  tuy  biết  nó  không  thật, 

nhƣng sắc có thể thấy, tiếng có thể nghe, đối với sáu căn không tạp loạn.  Các 

pháp cũng nhƣ vậy, tuy không mà có thể thấy, có thể nghe, không tạp loạn.  Nhƣ 

kinh Đức Nữ (Therisutra) thuyết:  "Đức Nữ bạch Phật rằng:  "Bạch đức Thế Tôn, 

nhƣ Vô minh có ở bên trong chăng?" 

Phật nói "Không phải". 

- Bạch, có ở bên ngoài chăng? 

- Không. 

- Bạch, có ở bên trong bên ngoài chăng? 

- Không. 

- Bạch Thế Tôn, Vô minh ấy từ đời trƣớc mà đến chăng? 

Phật nói "Không". 

- Bạch, từ đời này đến đời sau chăng? 

- Không. 

- Bạch, Vô minh ấy có sanh có diệt chăng? 

- Không. 

- Bạch Thế Tôn, có một pháp nhất định có thật tánh gọi là Vô minh chăng? 

- Không. 

Bấy giờ Đức Nữ lại bạch Phật:  "Bạch đức Thế Tôn, nếu Vô minh không ở trong 

không ở ngoài; cũng không ở trong ở ngoài; không từ đời trƣớc đến đời nay, từ 

đời nay đến đời sau; cũng không có tánh chơn thật; vậy sao nói từ Vô minh làm 

duyên  mà  có  Hành  cho  đến  các  khổ  tập?   Bạch  Thế  Tôn,  ví  nhƣ  có  cây,  nếu 

không có gốc làm sao sanh cọng, đốt, cành, lá, hoa, quả đƣợc?" 

Phật nói:  "Các pháp tƣớng tuy không, nhƣng vì kẻ phàm phu vô văn vô trí đối 

với các pháp sanh đủ thứ phiền não, do phiền não làm nhân duyên tạo nghiệp 

thân  khẩu  ý,  do  nghiệp  làm  nhân  tác  thành  thân  đời  sau,  do  thân  làm  nhân 

duyên mà thọ khổ thọ vui.  Ở trong đó, không có phiền não tạo tác thật sự, cũng 

không có thân khẩu ý nghiệp, cũng không có kẻ thọ khổ thọ vui, ví nhƣ huyễn sƣ 

huyễn  làm  ra  các  vật,  ý  ngƣơi  nghĩ  sao?   Các  vật  huyễn  ấy  có  ở  bên  trong 

chăng?" 

- Bạch Thế Tôn, không phải. 

- Có ở bên ngoài chăng? 

- Bạch Thế Tôn, không. 

- Có ở bên trong bên ngoài chăng? 

- Bạch, không. 

- Từ đời trƣớc đến đời nay, từ đời nay đến đời sau chăng? 

- Bạch, không. 

- Các vật huyễn có sanh có diệt chăng? 

- Bạch, không. 

- Thật có một pháp gọi là vật huyễn chăng? 

- Bạch, không. 

Phật nói:  "Ngƣơi có thấy có nghe kỹ nhạc do huyễn thuật làm ra chăng?" 

- Bạch, con cũng có nghe có thấy. 

Phật hỏi Đức Nữ:  "Nếu huyễn thuật không, dối trá, không thật; làm sao từ huyễn 

thuật làm ra kỹ nhạc?" 

Đức Nữ bạch Phật:  "Bạch Thế Tôn, huyễn tƣớng ấy là nhƣ vậy, tuy vốn không 

có căn bản, mà vẫn có thể nghe, thấy".  Phật nói:  "Vô minh cũng nhƣ vậy, tuy 

không  có  ở  bên  trong,  không  ở  bên  ngoài,  không  có  ở  bên  trong  bên  ngoài, 

không  từ  đời  trƣớc  đến  đời  nay,  từ  đời  nay  đến  đời  sau,  không  có  thật  tánh, 

không có sanh diệt, nhƣng Vô minh làm nhân duyên mà có các Hành sanh, cho 

đến các khổ tập hợp.  Nhƣ khi huyễn dứt thì vật huyễn cũng dứt.  Vô minh cũng 

vậy, Vô minh hết thì Hành cũng hết, cho đến các Khổ và Tập cũng hết". 

Lại nữa, thí dụ về huyễn là chỉ cho chúng sanh hay rằng hết thảy pháp Hữu vi là 

trống không không bền chắc.   Nhƣ nói:  các Hành nhƣ huyễn, dối gạt trẻ con, hệ 

thuộc vào nhân duyên, không tự tại, không trụ lâu.  Thế cho nên nói các Bồ-tát 

biết các pháp nhƣ huyễn. 

1- Nhƣ ráng nắng. Ráng nắng là khi mặt trời chiếu vào bụi trần do gió thổi động, 

thấy nhƣ Ngựa chạy giữa đồng hoang, ngƣời vô trí trông thấy bảo đó là nƣớc, 

tƣớng nam tƣớng nữ cũng vậy.   Ánh mặt trời của kiết sử phiền não chiếu vào 

bụi  trần  các  Hành  do  gió  tà  ức  niệm  thổi  lên,  xoay  chuyển  trong  đồng  hoang 

sanh tử.  Ngƣời không có trí tuệ cho đó là một tƣớng, là nam, là nữ.   Thế gọi là 

nhƣ ráng nắng. 

Lại nữa, nếu ở xa trông thấy ráng nắng tƣởng là nƣớc, đến gần không có tƣớng 

nƣớc.  Ngƣời vô trí cũng nhƣ thế.  Nếu xa rời Thánh pháp, không biết lý Vô ngã, 

không  biết  các  pháp  không,  thời  với  pháp  ấm,  giới,  nhập  tánh  không,  sanh  ra 

tƣớng  ngƣời,  tƣớng  nam,  tƣớng  nữ.   Nếu  gần  gũi  Thánh  pháp  thời  biết  thật 

tƣớng các pháp, bấy giờ các thứ vọng tƣởng hƣ cuống trừ sạch.  Thế nên nói 

các Bồ-tát biết các pháp nhƣ ráng nắng. 

2- Nhƣ trăng dƣới nƣớc:  Thí nhƣ trăng thật ở giữa hƣ không mà ảnh  hiện dƣới 

nƣớc.  Trăng thật pháp tƣớng ở giữa hƣ không của nhƣ pháp tánh, thật tế, mà 

trong nƣớc tâm của ngƣời phàm lại hiện ra tƣớng ngã, ngã sở.   Thế nên gọi là 

nhƣ trăng dƣới nƣớc. 

Lại nữa, nhƣ trẻ con thấy trăng dƣới nƣớc, vui mừng muốn nắm lấy, ngƣời lớn 

thấy vậy thì cƣời.  Ngƣời vô trí cũng nhƣ thế, do thân kiến mà thấy có tự ngã, do 

không  có  thật  trí  mà  thấy  đủ  thứ  pháp,  thấy  rồi  hoan  hỷ  muốn  nắm  lấy  các 

tƣớng:  Tƣớng nam, tƣớng nữ v.v…  Các Thánh nhân đắc đạo thì cƣời, nhƣ kệ 

nói: 

"Nhƣ trăng dƣới nƣớc, nƣớc trong nắng. 

Trong mộng đƣợc tiền, chết cầu sống. 

Nếu ai thật muốn đƣợc nhƣ vậy, 

Là kẻ ngu si bị Thánh cƣời". 

Lại nữa, nhƣ trong nƣớc đứng lặng trông thấy bóng trăng, khuấy nƣớc lên thời 

không thấy nữa.   Trong nƣớc tâm  vô minh, đứng lặng thấy  có bóng  tự ngã  và 

các kiết sử kiêu mạn.  Dùng gậy trí tuệ chơn thật khuấy nƣớc tâm lên thời không 

còn thấy bóng các kiết sử, tự ngã nữa.  Vì thế nên nói các Bồ-tát biết các pháp 

nhƣ trăng dƣới nƣớc. 

3- Nhƣ hƣ không:  Chỉ có danh mà không có thật pháp, hƣ  không chẳng phải là 

pháp có thể thấy, nhìn ở xa, do nhãn quan mà thấy thành màu xanh bạc.  Các 

pháp cũng nhƣ thế, rỗng không, không có gì, do xa rời thật trí tuệ vô lậu, bỏ thật 

tƣớng nên thấy bỉ, ngã, nam, nữ, ốc xá, thành quách, các thứ tạp vật, tâm đắm 

vào, nhƣ trẻ con ngửa xem trời xanh, cho là có sắc thật, có ngƣời bay lên thật xa 

thì hoàn toàn không thấy gì, chỉ vì nhìn xa, bảo là sắc xanh.  Các pháp cũng nhƣ 

thế, vì thế nên nói là nhƣ hƣ không. 

Lại nữa, nhƣ hƣ không tánh thƣờng thanh tịnh nhƣng vì khí u ám mà cho là bất 

tịnh.  Các pháp cũng nhƣ thế, tánh thƣờng thanh tịnh, vì dâm dục, sân nhuế che 

ám mà cho là bất tịnh, nhƣ kệ nói: 

"Nhƣ trời mùa hạ, sấm chớp mƣa, 

Mây mờ che khuất không trong sáng. 

Phàm phu vô trí cũng nhƣ thế, 

Các thứ phiền não thƣờng che tâm. 

Nhƣ mặt trời mọc về mùa đông, 

Thƣờng bị hôn khí, tuyết che ám. 

Tuy đƣợc Sơ quả và Nhị quả. 

Còn bị dục nhiễm làm che lấp. 

Hoặc nhƣ mặt trời mọc mùa xuân, 

Thƣờng bị bóng mây làm u ám, 

Tuy lìa dục nhiễm đƣợc Tam quả, 

Si, mạn dƣ tàn còn che tâm. 

Hoặc nhƣ mặt trời thu không mây, 

Cũng nhƣ biển cả nƣớc thanh tịnh, 

Việc làm đã xong tâm vô lậu, 

La-hán đƣợc thanh tịnh nhƣ vậy". 

Lại  nữa,  hƣ  không  không  có  đoạn  đầu,  đoạn  giữa,  đoạn  cuối;  các  pháp  cũng 

nhƣ vậy. 

Lại  nữa,  nhƣ  trong  kinh  Đại  thừa,  Phật  nói  với  Tu-bồ-đề:  Hƣ  không  không  đời 

trƣớc, cũng không đời giữa, cũng không đời sau; các pháp cũng nhƣ vậy.  Kinh 

kia, đƣợc nói rộng  trong đó.  Thế nên nói các pháp nhƣ hƣ không. 

Hỏi:  Hƣ không thật có pháp, vì sao?  Vì nếu hƣ không không thật pháp thì các 

động  tác  đƣa  lên,  hạ  xuống,  đến,  đi,  co  duỗi,  ra,  vào  v.v…  cũng  không  có,  vì 

không có chỗ để chuyển động? 

Đáp:   Nếu  pháp  hƣ  không  thật  có,  thời  hƣ  không  phải  có  chỗ  trú,  vì  sao?   Vì 

không có chỗ trú thì không có pháp.  Nếu hƣ không trú trong lỗ trống, ấy là hƣ 

không trú trong hƣ không, vì vậy không phải trú trong lỗ trống.  Nếu ở trong vật 

đặc,  mà  vật  đặc  chẳng  phải  làhƣ  không,  thì  không  thể  trú  đƣợc,  vì  nó  không 

dung nạp. 

Lại nữa, ông nói chỗ trú là hƣ không, nhƣ trong vách đá đặc không có chỗ trú. 

Nếu không có chỗ trú thì không có hƣ không.  Vì hƣ không không có chỗ trú, cho 

nên không có hƣ không.  Vì  vô tƣớng nên không có hƣ không.  Các pháp mỗi 

mỗi đều có tƣớng, vì tƣớng có nên biết có pháp; nhƣ tƣớng cứng của đất, tƣớng 

ƣớt của nƣớc, tƣớng nóng của lửa, tƣớng động của gió, tƣớng biết của thức, 

tƣớng hiểu của tuệ, tƣớng sanh tử của thế gian, tƣớng vĩnh diệt của Niết-bàn; 

còn hƣ không không có tƣớng cho nên không. 

Hỏi:  Hƣ không có tƣớng, ông không biết nên nói là không.  Chỗ không có sắc 

tƣớng ấy là tƣớng của hƣ không. 

Đáp:  Không phải!  Không sắc tƣớng, ấy gọi là phá trừ sắc, không còn pháp gì 

khác, nhƣ đèn tắt; vì thế nên không có tƣớng hƣ không. 

Lại nữa, pháp hƣ không ấy không có, vì sao?   Vì ông nhân nơi sắc mà nói chỗ 

không  sắc  tƣớng  là  tƣớng  hƣ  không.   Nếu  vậy  khi  sắc  tƣớng  chƣa  sanh  thời 

không có tƣớng hƣ không. 

Lại nữa, ông cho sắc là pháp vô thƣờng, hƣ không là pháp thƣờng, vậy khi sắc 

tƣớng chƣa sanh phải trƣớc có pháp hƣ không, vì là thƣờng có.  Nếu sắc tƣớng 

chƣa  có,  thời  không  có  chỗ  vô  sắc;  nếu  không  có  chỗ  vô  sắc,  thời  không  có 

tƣớng hƣ không.  Nếu không có tƣớng thời không pháp, vì vậy nên hƣ không chỉ 

có danh mà không có thật.  Các pháp cũng nhƣ thế, chỉ có giả danh mà không 

thật.   Vì thế nên  nói các Bồ-tát biết các pháp nhƣ hƣ không. 

5- Nhƣ tiếng vang:  Ở trong núi sâu, hang hẹp, khe cùng, mà có tiếng nói, tiếng 

đánh đập, từ tiếng đó mà có tiếng dội lại, gọi là tiếng vang.  Kẻ vô trí cho là có 

tiếng ngƣời nói, ngƣời trí thì suy nghĩ tiếng đó không phải là tiếng ngƣời phát ra 

mà chỉ do tiếng xúc chạm nên có vang dội lại.  Tiếng vang không thật mà có thể 

lừa dối lỗ tai.   Nhƣ ngƣời khi sắp muốn nói thì trong miệng có gió tên là Ƣu-đà-

na, nó trở vào đến rún, xúc chạm rún có tiếng vang phát ra, khi tiếng vang phát 

ra xúc chạm bảy chỗ rồi lui lại, ấy là ngôn ngữ, nhƣ kệ nói: 

"Gió tên Ƣu-đà-na 

Chạm rún rồi đi lên, 

Gió ấy chạm bảy chỗ: 

Gáy, lợi răng, răng môi. 

Lƣỡi, cổ họng và ngực, 

Trong ấy phát lời nói, 

Ngƣời ngu không hiểu thế, 

Mê đắm khởi sân si. 

Ngƣời bậc trung có trí, 

Không sân cũng không đắm, 

Cũng lại không ngu si, 

Chỉ tùy các pháp tƣớng. 

Cong, thẳng và co duỗi 

Đi, lại hiện ngữ ngôn, 

Đều không có tác giả, 

Việc ấy là huyễn ƣ? 

Hay là ngƣời gỗ máy, 

Hay là việc trong mộng, 

Hay bị bệnh nóng buồn, 

Có hay là không có? 

Việc ấy ai biết đƣợc? 

Ngƣời xƣơng ấy gân buộc, 

Mà phát ra tiếng nói, 

Nhƣ vàng chảy xuống nƣớc". 

Vì thế nên  nói các Bồ-tát biết các pháp nhƣ tiếng vang. 

5- Nhƣ thành Càn-thát-bà:    Khi mặt trời mới mọc, thấy các cửa thành, lầu gác, 

cung điện có ngƣời đi ra đi vào, mặt trời càng lên cao nó càng mất.  Thành ấy 

chỉ  có  thể  mắt  trông  thấy  mà  không  có  thật,  ấy  gọi  là  thành  Càn-thát-bà.   Có 

ngƣời từ trƣớc chƣa thấy thành Càn-thát-bà, sáng sớm nhìn hƣớng Đông thấy 

nó, ý cho là thật vui, chạy mau đến đó, càng gần càng mất, mặt trời càng lên cao 

nó càng mất .  Lúc rất đói khát sầu muộn, thấy khí nóng bốc lên chạy nhảy nhƣ 

ngựa  hoang, cho  đó là nƣớc,  chạy  mau  đến đó  càng  gần càng mất,  mệt nhọc 

cùng cực, khi đi đến trong hang hẹp núi cùng, cả kêu than khóc, nghe có tiếng 

dội lại cho là có cƣ  dân, tìm kiếm hết sức mệt mà không thấy, suy nghĩ rồi tự 

ngộ, thời tâm mong ƣớc thèm khát liền lặng dứt.  Ngƣời vô trí cũng nhƣ thế, ở 

trong  ấm,  giới,  nhập,  không  thật  mà  thấy  tự  ngã  và  các  pháp,  tâm  đắm  trƣớc 

tham dâm, sân hận, chạy cuồng khắp nơi cầu vui tự mãn, điên đảo dối trá, cùng 

cực áo não.  Nếu lấy trí tuệ biết không thật ngã không thật pháp, bấy giờ điên 

đảo mơ ƣớc chấm dứt. 

Lại nữa, thành Càn-thát-bà chẳng phải thành, tâm ngƣời tƣởng là thành.  Phàm 

phu cũng nhƣ vậy, chẳng phải thân tƣởng là thân, chẳng phải tâm tƣởng là tâm. 

Hỏi:  Một việc cũng đủ biết, sao dùng nhiều ví dụ làm gì? 

Đáp:  Trƣớc tôi đã đáp, pháp Ma-ha-diễn nhƣ nƣớc trong biển cả, nhiếp hết tất 

cả các pháp.  Ma-ha-diễn có nhiều nhân duyên nên nêu nhiều ví dụ, không lỗi gì. 

Lại nữa, Bồ-tát vì lợi trí sâu xa, đủ các pháp môn, các nhân duyên, các thí dụ, 

hoại diệt các pháp, vì ngƣời mà giả thuyết nên cần nhiều thí dụ. 

Lại nữa, trong hết thảy pháp Thanh-văn, không có thí dụ thành Càn-thát-bà, chỉ 

có các thí dụ về vô thƣờng nhƣ:  Sắc nhƣ bọt nƣớc, thọ nhƣ bóng nƣớc, tƣởng 

nhƣ ngựa đồng, hành nhƣ cây chuổi, thức nhƣ huyễn và thí dụ về Không trong 

kinh HuyềnVõng; vì thí dụ về thành Càn-thát-bà có khác nên nói trong đây. 

Hỏi:  Trong pháp Thanh-văn lấy thành thí dụ thân, sao trong đây nói thí dụ thành 

Càn-thát-bà? 

Đáp:   Trong  pháp  Thanh-văn,  thành  là  để  thí  dụ  cho  các  duyên  là  thật  có,  chỉ 

thành là giả danh; còn thành Càn-thát-bà, chính các duyên cũng không có, nhƣ 

vòng lửa quay chỉ mê hoặc mắt ngƣời.  Trong pháp Thanh-văn, vì để phá vô ngã 

nên  lấy  thành  thí  dụ.   Còn  trong  đây  Bồ-tát  lợi  căn  thâm  nhập  trong  các  pháp 

Không, nên lấy thành Càn-thát-bà để thí dụ; vì vậy nên nói nhƣ thành Càn-thát-

bà. 

7-  Nhƣ mộng:  Nhƣ trong mộng không có sự thật mà thấy có thật, khi thức dậy 

mới biết không, trở lại tự cƣời mình.  Ngƣời cũng nhƣ vậy, ở trong sức ngủ của 

các kiết sử, thật không có mà vẫn ái trƣớc, khi đƣợc đạo giác ngộ, mới biết là 

không thật, cũng lại tự cƣời mình; vì vậy nên nói nhƣ mộng. 

Lại nữa, mộng là do sức ngủ, không có pháp mà thấy là có.  Ngƣời cũng nhƣ 

vậy, do sức ngủ của vô minh, các thứ không có mà thấy có, nào là ngã, ngã sở, 

nam nữ v.v… 

Lại nữa, trong mộng không có việc vui mừng mà mừng, không có việc giận mà 

giận, không có việc sợ mà sợ.   Chúng sanh trong ba cõi cũng nhƣ vậy, vì sức 

ngủ  của  vô  minh  nên  không  đáng  giận  mà  giận,  không  đáng  mừng  mà  mừng, 

không đáng sợ mà sợ. 

Lại  nữa,  mộng  có  năm  thứ:   Trong  thân  không  điều  hòa,  hoặc  nhiệt  khí  nhiều, 

thời  phần  nhiều  mộng  thấy  lửa,  thấy  sắc  vàng,  đỏ;  hoặc  lãnh  khí  nhiều,  thời 

phần  nhiều  mộng  thấy  nƣớc,  thấy  sắc  trắng;  hoặc  phong  khí  nhiều,  thời  phần 

nhiều  mộng  thấy  bay,  thấy  sắc  đen;  hoặc  thƣờng  nhớ  tƣởng  suy  nghĩ  những 

việc từng nghe thấy, thời hay mộng thấy việc ấy; hoặc do thiên Đế-thích muốn 

làm cho mộng để đƣợc khiến thấy việc vị lai.   Năm thứ mộng ấy đều không có 

thật  mà  vọng  thấy  có.   Ngƣời  cũng  nhƣ  vậy,  chúng  sanh  trong  năm  đƣờng,  vì 

nhân duyên của lực thân kiến nên thấy bốn thứ ngã:  Sắc ấm là ngã, sắc là ngã 

sở,  sắc  ở  trong  ngã,  ngã  ở  trong  sắc.   Giống  nhƣ  sắc,  thọ,  tƣởng,  hành,  thức 

cũng nhƣ vậy.  Bốn nhân năm thành hai mƣơi cách chấp ngã.  Khi đắc đạo thật 

tri tuệ giác ngộ rồi, thời biết không thật. 

Hỏi:  Không nên nói mộng không có thật, vì sao?  Thức tâm có đủ nhân duyên 

mới  sanh,  tâm  thức  trong  mộng  có  các  thứ  duyên,  nếu  không  có  duyên  ấy  thì 

làm sao sanh thức? 

Đáp:  Không phải!  Không thể thấy mà thấy; nhƣ trong mộng thấy ngƣời trên đầu 

có  sừng,  hoặc  mộng  thấy  thân  mình  bay  giữa  hƣ  không,  nhƣng  ngƣời  thật 

không có sừng, cũng không bay; thế nên không thật. 

Hỏi:  Thật có đầu ngƣời, ở nơi khác cũng thật có sừng, vì tâm mê lầm mà thấy 

trên đầu ngƣời có sừng.  Thật có hƣ không, cũng thật có vật bay, vì tâm mê lầm 

mà tự thấy thân mình bay, chứ chẳng phải không thật? 

Đáp:  Tuy thật có ngƣời có đầu, tuy thật có sừng, nhƣng thấy ngƣời trên đầu có 

mọc sừng, đó là vọng kiến. 

Hỏi:  Thế giới rộng lớn do nhân duyên đời trƣớc mà có nhiều loại bất đồng, hoặc 

có thế giới khác, có ngƣời đầu mọc sừng, hoặc một tay một chân, có ngƣời cao 

một thƣớc, có ngƣời cao chín thƣớc, vậy ngƣời có sừng, có gì là kỳ quái? 

Đáp:   Nếu  ở  thế  giới  khác  mà  có  sừng,  có  thể  vậy,  nhƣng  mộng  thấy  những 

ngƣời đƣợc biết ở thế giới này có sừng, thời không thể đƣợc. 

Lại nữa, nếu có ngƣời mộng thấy ranh giới của hƣ không, của phƣơng hƣớng, 

của thời gian; các việc ấy làm sao có thật?  Vì chỗ nào lại không có hƣ không, 

không có phƣơng hƣớng, không có thời gian?  Vì vậy trong mộng không mà thấy 

có. 

Trên kia ông vừa nói không có duyên làm sao sanh thức?  Tuy không có duyên 

của năm trần, nhƣng do niệm lực tƣ duy chuyển thành pháp duyên sanh.  Hoặc 

ngƣời  nghe  nói  có  hai  đầu,  do  lời  nói  đó  mà  sanh  tƣởng  tƣợng.   Trong  mộng 

không mà thấy có cũng nhƣ thế.  Các pháp cũng vậy, các pháp tuy không mà có 

thể thấy, có thể nghe, có thể biết, nhƣ kệ nói: 

"Nhƣ mộng, nhƣ huyễn, 

Nhƣ Càn-thát-bà, 

Tất cả các pháp, 

Cũng lại nhƣ thế". 

Vì vậy nên  nói các Bồ-tát biết các pháp nhƣ mộng. 

8-  Nhƣ ảnh:  Ảnh chỉ có thể thấy mà không thể nắm bắt.   Các pháp cũng nhƣ 

vậy, nhãn căn v.v… thấy, nghe, giác tri, nhƣng thật không có, nhƣ kệ nói: 

"Ấy thật trí tuệ, 

Khắp nơi chẳng nắm, 

Nhƣ đống lửa lớn, 

Cũng không thể đụng, 

Pháp không thể thọ. 

Cũng không nên thọ". 

Lại nữa, nhƣ ảnh, khi có ánh sáng dọi thời hiện, không dọi thời không có.  Các 

phiền não kiết sử ngăn ánh sáng chánh kiến, thời có ảnh ngã tƣớng, pháp tƣớng 

hiện ra. 

Lại nữa, nhƣ ảnh, ngƣời đi thời đi, ngƣời động thời động, ngƣời ở thời ở.   Ảnh 

nghiệp thiện ác cũng nhƣ vậy, khi đời sau đi cũng đi, khi đời này ở cũng ở, quả 

báo không dứt; khi tội hay phƣớc chín muồi thời hiện ra, nhƣ kệ nói: 

"Giữa không cũng đi theo, 

Trong núi đá cũng theo, 

Dƣới lòng đất cũng theo, 

Trong biển nƣớc cũng vào, 

Nơi nơi thƣờng theo dõi, 

Nghiệp ảnh không lìa nhau". 

Vì vậy nên nói các pháp nhƣ ảnh. 

Lại nữa, nhƣ ảnh không thật mà tìm cầu thật, không đƣợc.  Hết thảy pháp cũng 

nhƣ vậy, không, không thật có. 

Hỏi:   Ảnh  không,  không  có  thật,  việc  ấy  không  phải  vậy,  vì  sao?   Vì  A-tỳ-đàm 

nói:   "Thế  nào  gọi  là  sắc  nhập?   Xanh,  vàng,  đỏ,  trắng,  đen,  xanh  nhạt,  tía, 

quang, minh, ảnh v.v… và ba thứ tác sắc nơi thân nghiệp; ấy gọi là sắc nhập có 

thể thấy", vì sao ông nói không? 

Lại nữa, thật có ảnh, vì có nhân duyên.  Nhân là cây, duyên là ánh sáng, hai việc 

ấy họp lại có ảnh hiện ra, sao nói là không đƣợc?  Nếu không có ảnh, các pháp 

do nhân duyên mà có cũng đều nên là không. 

Lại nữa, ảnh ấy, sắc có thể thấy:  dài, ngắn, lớn, nhỏ, thô, tế, cong, thẳng, hình 

động ảnh cũng động, sự ấy đều thấy rõ; vì thế cho nên có ảnh? 

Đáp:    Ảnh  thật  không,  không  có,  ông  cho  rằng  trong  A-tỳ-đàm  nói  có,  đó  là 

ngƣời  giải  thích  nghĩa  A-tỳ-đàm  nói  nhƣ  vậy;  thuyết  một  thứ  pháp  môn,  mà 

ngƣời  không  thể  hội  đƣợc  ý  ấy,  nên  chấp  cho  là  thật.   Nhƣ  trong  Tỳ-bà-sa  có 

thuyết nói vi trần rất nhỏ, không thể phá, không thể đốt, ấy thời thƣờng có.  Lại 

có thuyết nói thật có pháp ở trong ba đời, từ trong vị lai ra đến hiện tại, từ hiện 

tại vào quákhứ, không bị mất, ấy thời là thƣờng.  Lại có thuyết nói các pháp hữu 

vi,  sanh  diệt  đổi  mới  mãi  không  ngừng.   Nếu  nhƣ  vậy,  thời  là  tƣớng  của  đoạn 

diệt, vì sao?  Vì trƣớc có nay không.  Nhƣ vậy đủ các thứ dị thuyết, trái ngƣợc 

lời Phật, không thể dẫn lời ấy làm chứng. 

Nay ảnh khác  với  sắc pháp, sắc pháp sanh ra tất cả hƣơng, vị,  xúc  v.v…  ảnh 

thời không vậy; ấy là chẳng phải có.   Nhƣ bình, do hai căn biết đƣợc, là nhãn 

căn  và  thân  căn;  ảnh  nếu  có  cũng  phải  do  hai  căn  biết,  nhƣng  mà  không  có 

chuyện đó.  Vì thế ảnh chẳng phải là thật vậy, chỉ là pháp lừa dối con mắt.  Nhƣ 

cầm que lửa quay nhanh thành vòng, vòng ấy chẳng phải thật.  Nếu ảnh là vật 

có thật, thì lý đáng  có thể phá, có thể diệt, nhƣng nếu hình  không diệt thì ảnh 

không bao giờ diệt, vì thế nên không. 

Lại nữa, ảnh lệ thuộc hình, không tự tại nên không, tuy không mà tâm sanh mắt 

thấy; vì vậy nên nói các pháp nhƣ ảnh. 

9-   Nhƣ  bóng  trong  gƣơng:  Nhƣ  bóng  trong  gƣơng,  chẳng  phải  do  gƣơng  làm 

ra,  chẳng  phải  do  mặt  làm  ra,  chẳng  phải  do  ngƣời  cầm  gƣơng  làm  ra,  cũng 

chẳng phải tự nhiên làm ra, cũng chẳng phải không nhân duyên. 

Vì sao không phải do gƣơng làm ra?  Nếu mặt chƣa soi đến, gƣơng không có 

bóng; vì vậy nên không phải do gƣơng làm ra. 

Sao không phải do mặt làm ra?  Vì không gƣơng thời không có bóng. 

Sao không phải do ngƣời cầm gƣơng làm ra? Vì không gƣơng, không mặt thời 

không có bóng. 

Sao không phải tự nhiên làm ra?  Nếu chƣa có gƣơng, chƣa có mặt thời không 

có bóng, bóng phải đợi gƣơng đợi mặt mới có, nên chẳng phải do tự nhiên làm 

ra. 

Sao không phải không nhân duyên? Nếu không do nhân duyên thời phải thƣờng 

có, nếu thƣờng có, thì hoặc trừ gƣơng trừ mặt ra, lý đáng có mặt xuất hiện; vì 

vậy nên chẳng phải không nhân duyên. 

Các pháp cũng nhƣ vậy, chẳng phải tự nhiên tác, chẳng phải tha tác, chẳng phải 

cọng  tác, chẳng phải không nhân duyên. 

Thế nào là chẳng phải tự tác?  Vì ngã là bất khả đắc, vì hết thảy pháp do nhân 

duyên sanh, không  đƣợc tự tại;  vì  các  pháp đều thuộc nhân duyên  nên chẳng 

phải tự tác. 

Sao chẳng phải là tha tác?  Vì tự đã không có thì tha cũng không, nếu là tha tác 

thời mất hiệu lực của tội phƣớc.  Tha tác có hai thứ, hoặc thiện hoặc bất thiện. 

Nếu  thiện  thì  lẽ  nên  cho  tất  cả  đều  vui,  nếu  bất  thiện  thì  lẽ  nên  cho  tất  cả  đều 

khổ; nếu khổ lạc lẫn lộn, thì vì nhân duyên gì mà cho lạc, vì nhân duyên gì mà 

cho  khổ.   Nếu  cả  hai  cùng  tạo  thì  có  hai  lỗi  là  tự  và  tha.   Nếu  không  có  nhân 

duyên sanh khổ vui, thì ngƣời lẽ nên thƣờng vui, lìa hết thảy khổ.  Nếu không có 

nhân duyên thì ngƣời không nên tạo nhân vui, trừ nhân khổ.   Hết thảy các pháp 

quyết chắc có nhân duyên, vì ngu si nên không biết.  Ví nhƣ ngƣời từ nơi cây 

tìm lửa, từ nơi đất tìm nƣớc, từ nơi quạt tìm gió, các loại nhƣ vậy đều có nhân 

duyên.  Khổ lạc ấy do nhân duyên hòa hợp sanh.  Nghiệp đời trƣớc là nhân, đời 

nay hành động tốt, hoặc hành động tà vạy là duyên, từ đó mà có khổ vui.   Các 

nhân  duyên  khổ  lạc  ấy,  muốn  tìm  cái  thật,  thì  không  có  ngƣời  làm,  không  có 

ngƣời chịu.   Là không, nhƣng năm ấm làm ra, là không, nhƣng năm ấm chịu. 

Ngƣời vô trí đƣợc vui thì tâm tham dâm, ái trƣớc, bị khổ thì sanh sân nhuế.  Khi 

vui ấy diệt, lại muốn tìm cho đƣợc.  Nhƣ trẻ con thấy bóng trong gƣơng, tâm vui 

mừng ái trƣớc, bóng mất thì đập gƣơng mà tìm; ngƣời trí chê cƣời.  Mất vui lại 

cầu, cũng nhƣ  vậy,  cũng bị Thánh nhân đắc đạo chê cƣời;  vì  vậy nên nói  các 

pháp nhƣ bóng trong gƣơng. 

Lại  nữa,  bóng  trong  gƣơng  thật  không,  không  sanh  không  diệt,  lừa  dối  mắt 

ngƣời.   Hết  thảy  các  pháp  cũng  nhƣ  vậy,  là  không,  không  thật,  không  sanh 

không diệt, lừa dối con mắt kẻ phàm phu. 

Hỏi:  Bóng trong gƣơng từ nhân duyên mà có:  Có mặt, có gƣơng, có ngƣời cầm 

gƣơng, có ánh sáng, các sự ấy hòa hợp mà có bóng.  Nhân bóng ấy mà sanh lo, 

mừng, cũng làm nhân, cũng làm quả rõ ràng, cớ sao nói thật không, không sanh 

không diệt? 

Đáp:  Pháp từ nhân duyên sanh, không đƣợc tự tại, nên không.  Nếu pháp thật 

có thì không nên từ nhân duyên sanh, vì sao?  Nếu trong nhân duyên, trƣớc đã 

có pháp, thì nhân duyên thành vô dụng, nếu trong nhân duyên, trƣớc không có 

pháp, thì nhân duyên cũng thành vô dụng.  Thí nhƣ trong sữa, nếu trƣớc đã có 

lạc  (kem)  thì  sữa  không  phải  là  nhân  duyên  của  lạc,  vì  lạc  đã  có  trƣớc.   Nếu 

trƣớc không có lạc, nhƣ trong nƣớc không có lạc, thì sữa ấy cũng không phải là 

nhân của lạc.  Nếu không nhân mà có lạc, sao trong nƣớc không sanh lạc?  Nếu 

sữa là nhân duyên của lạc, sữa cũng không tự tại, nó cũng từ nhân duyên sanh. 

Sữa  từ  bò  mà  có,  bò  từ  cỏ,  nƣớc  mà  có,  nhƣ  thế,  không  có  giới  hạn,  đều  có 

nhân  duyên.   Vì  vậy,  quả  của  trong  nhân  duyên  không  đƣợc  nói  là  có,  không 

đƣợc  nói  là  không,  không  đƣợc  nói  là  vừa  có  vừa  không,  không  đƣợc  nói  là 

chẳng có chẳng không.  Các pháp từ nhân duyên sanh, không tự tánh, nhƣ bóng 

trong gƣơng, nhƣ kệ nói: 

"Nếu pháp nhân duyên sanh, 

Pháp ấy, tánh thật không, 

Nếu pháp ấy chẳng không, 

Không từ nhân duyên có. 

Thí nhƣ bóng trong gƣơng, 

Chẳng gƣơng cũng chẳng mặt, 

Cũng chẳng ngƣời cầm gƣơng, 

Chẳng tƣ, chẳng vô nhân. 

Chẳng có cũng chẳng không, 

Cũng lại chẳng có không. 

Lời ấy cũng không nhận, 

Nhƣ vậy là Trung đạo. 

Vì vậy nên nói các pháp nhƣ bóng trong gƣơng. 

10-  Nhƣ hóa:  Mƣời bốn tâm biến hóa:  Sơ thiền có hai là Dục giới và Sơ thiền; 

Nhị  thiền  có  ba  là  Dục  giới,   Sơ  thiền  và  Nhị  thiền;   Tam  thiền  có  bốn  là  Dục 

giới,  Sơ thiền, Nhị thiền, Tam thiền; Tứ thiền có năm là Dục giới,  Sơ thiền, Nhị 

thiền, Tam thiền, Tứ thiền.  Ấy là mƣời bốn tâm biến hóa làm thành tám thứ biến 

hóa:   1-  Có thể làm nhỏ cho đến vi trần; 2- Có thể làm lớn cho đến khắp đầy hƣ 

không; 3- Có thể làm nhẹ cho đến nhƣ lông hồng; 4- Có thể tự tại, lớn làm nhỏ, 

dài làm ngắn, đủ thứ nhƣ vậy; 5-   Có chủ lực; 6-  Có thể đi đến xa; 7- Có thể 

chuyển  động  đất;  8-   Tùy  ý  muốn  đều  làm  đƣợc,  một  thân  có  thể  thành  nhiều 

thân, nhiều thân có thể làm một, đi qua vách đá, đi trên nƣớc, đạp hƣ không, tay 

rờ mặt trăng mặt trời; có thể chuyển tứ đại, đất thành nƣớc, nƣớc thành đất, lửa 

thành 

gió, 

gió 

thành 

lửa, 

đá 

thành 

vàng, 

vàng 

thành 

đá. 

Sự biến hóa ấy lại có bốn thứ:  1- Các cây thuốc, bảo vật ở dục giới do huyễn 

thuật có thể biến hóa ra các vật.  2-  Các ngƣời có thần thông có thể biến hóa ra 

các vật.  3-Trời, rồng, quỷ thần đƣợc năng lực của sanh báo có thể biến hóa ra 

các vật.  4-  Sanh báo ở cõi Sắc, do năng lực tu định có thể biến hóa ra các vật. 

Nhƣ ngƣời biến hóa, không có sanh, già, bệnh, chết, không khổ, không vui, khác 

với ngƣời thƣờng vì vậy nên không, không thật.   Hết thảy pháp cũng nhƣ vậy, 

đều  không  sanh,  trụ,  diệt;  vì  vậy  nên  nói  các  pháp  nhƣ  biến  hóa. 

Lại nữa, vật biến hóa trƣớc không có nhất định, chỉ do tâm sanh, bèn có tạo tác, 

đều không có thật.  Nhân thân cũng nhƣ vậy, vốn không sở nhân, chỉ từ tâm đời 

trƣớc sanh thân đời nay, đều không có thật;  vì vậy nên nói các pháp nhƣ biến 

hóa.   Nếu  nhƣ  tâm  biến  hóa  diệt,  thời  vật  biến  hóa  cũng  diệt.   Các  pháp  cũng 

nhƣ  vậy,  nhân  duyên  diệt  thời  quả  cũng  diệt,  không  tự  tại. 

Nhƣ sự biến hóa, tuy thật không mà có thể khiến chúng sanh sanh ƣu khổ, sân 

nhuế, hỷ lạc, si hoặc.  Các pháp cũng nhƣ vậy, tuy không, không thật, vẫn có thể 

khiến chúng sanh khởi tâm hoan hỷ, sân nhuế, ƣu khổ v.v… vì vậy nên nói các 

pháp nhƣ biến hóa. 

Lại nữa, nhƣ pháp từ  biến hóa sanh, không đoạn đầu, đoạn giữa, đoạn cuối. 

Các  pháp  cũng  nhƣ  vậy,  nhƣ  biến  hóa,  khi  sanh  không  từ  đâu  đến,  khi  diệt 

không đi về đâu;  các pháp cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, nhƣ tƣớng biến hóa, thanh tịnh nhƣ hƣ không, không bị nhiễm trƣớc, 

không bị tội phƣớc làm bẩn.  Các pháp cũng nhƣ vậy, nhƣ pháp tánh nhƣ nhƣ, 

nhƣ thật tế, tự nhiên thƣờng tịnh, thí nhƣ bốn sông lớn của  Diêm-phù-đề, một 

sông có năm trăm sông nhỏ phụ thuộc, nƣớc trong ấy đủ thứ bất tịnh, nhƣng khi 

chảy vào biển, tất cả đều thanh tịnh. 

Hỏi:  Không thể nói sự biến hóa là không, vì sao?  Tâm biến hóa cũng từ tƣ định 

mà đắc, từ tâm ấy làm ra các biến hóa, hoặc ngƣời hoặc pháp.  Sự biến hóa đó 

có nhân có quả, tại sao không? 

Đáp:  Nhƣ đã đáp ở đoạn nói về ảnh, đây sẽ đáp thêm.  Nhân duyên ấy, tuy có 

mà quả biến  hóa thì không, nhƣ  miệng  nói "không có gì cả", tuy có tâm  sanh 

miệng nói, song không thể vì có tâm có miệng mà câu nói "không có gì cả" bèn 

là  có.   Hoặc  nói  có  đầu  thứ  hai,  tay  thứ  ba,  tuy  từ  tâm  sanh  miệng  nói,  song 

không  thể  vì  thế  mà  nói  có  đầu,  có  tay  ấy  thật.   Nhƣ  Phật   thuyết:   "Quán  vô 

sanh,  từ  hữu  sanh  mà  đƣợc  giải  thoát,  nƣơng  vô  vi,  từ  hữu  vi  mà  đƣợc  giải 

thoát".  Tuy quán pháp vô sanh là không, nhƣng nó có thể làm nhân duyên, vô vi 

cũng vậy.  Biến hóa tuy không, cũng có thể làm nhân duyên mà sanh tâm.  Cũng 

nhƣ  huyễn,  ráng  nắng  v.v…  chín  thí  dụ  tuy  không  mà  có  thể  sanh  các  tâm. 

Lại  nữa,  sự  biến  hóa  không  thể  tìm  thấy  trong  sáu  nhân  bốn  duyên.   Không 

tƣơng ứng với trong sáu nhân bốn duyên ấy nên không. 

Lại  nữa,  không,  không  phải  vì  không  thấy  nên  không,  mà  vì  nó  không  có  thật 

dụng  nên  nói  không.     Vì  vậy  nên  nói  các  pháp  nhƣ  biến  hóa. 

Hỏi:  Nếu các pháp đều không nhƣ mƣời thí dụ, vì sao chỉ lấy mƣời sự làm thí 

dụ, không lấy núi, sông, vách, đá làm thí dụ? 

Đáp:   Các  pháp  tuy  không  mà  có  phân  biệt.   Có  thứ  không  khó  hiểu,  có  thứ 

không dễ hiểu.  Nay lấy thứ không dễ hiểu để thí dụ cho thứ không khó hiểu. 

Lại nữa, các pháp có hai thứ:  Có chỗ tâm đắm trƣớc, có chỗ tâm không đắm 

trƣớc.  Nay lấy chỗ tâm không đắm trƣớc để giải chỗ tâm đắm trƣớc. 

Hỏi:  Sao mƣời thí dụ ấy là chỗ tâm không đắm trƣớc? 

Đáp:  Mƣời thí dụ ấy không trƣờng cửu, dễ sanh dễ diệt; vì vậy là chỗ tâm không 

đắm trƣớc. 

Lại nữa, có ngƣời chỉ biết mƣời thí dụ, là pháp lừa dối tai mắt mà không biết các 

pháp đều không, nên lấy nó để làm thí dụ các pháp.  Nếu có ngƣời đối với mƣời 

thí dụ sanh tâm đắm trƣớc, không hiểu rõ các thứ nạn luận, cho đó là có, thời 

mƣời thí dụ ấy thành vô dụng, tất lại phải nói các pháp môn khác. 

Hỏi:  Nếu các pháp đều không, chẳng sanh chẳng diệt, mƣời thí dụ ấy v.v… và 

các thí dụ, các nhân duyên, luận nghị, tôi đều đã biết là không.  Nếu các pháp 

đều không, thì không nên nói thí dụ; nếu nói thí dụ, ấy chẳng là không? 

Đáp:   Tôi  nói  không  là  để  phá  các  pháp  hữu.   Nay  những  lời  ấy  nói  ra  ấy  nếu 

rằng có, thì trƣớc đây đã phá; nếu là không, thì không nên nạn.  Cũng nhƣ vị Tỳ-

kheo chấp sự đƣa tay lên xƣớng:    "Đại chúng tất cả im lặng".  Ấy là dùng lấy 

tiếng  ngăn tiếng, chẳng phải tìm tiếng.   Vì  vậy, tuy nói các  pháp  không, chẳng 

sanh chẳng diệt, là vì thƣơng xót chúng sanh, tuy nói, mà chẳng phải có; vì vậy 

nên nói các pháp nhƣ biến hóa. 

KINH:  Đƣợc vô ngại, không sợ hãi. 

LUẬN:  Trong các nhân duyên, năm ấm, mƣời tám giới, mƣời hai nhập, tâm vô 

ngại, vô tận, vô diệt, ấy là vô ngại không sợ hãi. 

Hỏi:  Nhƣ trƣớc nói các Bồ-tát ở giữa vô lƣợng chúng không sợ hãi, nay vì sao 

lại nói vô ngại không sợ hãi? 

Đáp:  Trƣớc nói nhân duyên không sợ hãi, nay nói quả không sợ hãi.  Ở giữa đại 

chúng cho đến chúng Bồ-tát nói pháp không cùng tận, luận nghị không dứt, tâm 

không nghi nan; vì đã đƣợc vô ngại, không sợ hãi. 

Lại nữa, nhƣ trƣớc nói ở giữa vô lƣợng chúng không sợ hãi, mà không biết do 

lực gì nên không sợ hãi; vì vậy nên lại nói tiếp không sợ hãi là do đƣợc lực vô 

ngại. 

Hỏi:   Nếu  các  Bồ-tát  cũng  có  vô  ngại,  không  sợ  hãi,  vậy  Phật  với  Bồ-tát  có  gì 

khác? 

Đáp:   Nhƣ  tôi  nói  ở  trƣớc,  các  Bồ-tát  tự  có  lực  không  sợ  hãi,  nên  ở  giữa  các 

pháp không sợ hãi, chứ không phải ở giữa Phật không sợ hãi. 

Lại nữa, pháp vô ngại có hai thứ:  Một là khắp mọi nơi, hai là không khắp mọi 

nơi.   Nhƣ vào một kinh thƣ cho đến vào trăm ngàn kinh thƣ vô ngại, hoặc vào 

trong  một  chúng,  hoặc  vào  trong  trăm  ngàn  chúng  không  sợ  hãi.   Các  Bồ-tát 

cũng nhƣ vậy, ở trong trí tuệ vô ngại, chứ không phải ở trong trí tuệ Phật.  Nhƣ 

lúc Phật quăng chiếc bát giữa hƣ không, năm trăm ngàn A-la-hán và Di-lặc các 

Bồ-tát đều không lấy đƣợc.  Các Bồ-tát cũng nhƣ vậy,  trong tự lực thì vô ngại, 

mà  trong  trí  tuệ  của  Phật  thì  có  ngại,  vì  vậy  nên  nói  các  Bồ-tát  đƣợc  vô  ngại, 

không sợ hãi. 

KINH:  Khắp biết tâm hành chúng sanh đi về đâu, dùng trí vi diệu mà độ thoát. 

LUẬN:  Hỏi:  Thế nào khắp biết tâm hành chúng sanh? 

Đáp:  Biết tâm chúng sanh đi đến nơi nào trong các pháp, nhƣ ánh sáng mặt trời 

khắp chiếu, Bồ-tát khắp biết chỗ  xu hƣớng của tâm hành chúng sanh mà giáo 

hoá, rằng hết thảy chúng sanh xu hƣớng có hai, một là tâm thƣờng đi tìm vui, 

hai là trí tuệ phân biệt, biết đƣợc tốt xấu.  Ngƣơi chớ đi theo tâm ái trƣớc, mà 

nên đi theo trí tuệ, nên tự trách tâm mình:  "Ngƣơi vô số kiếp lại đây, nhóm các 

nghiệp tạp nhiễm, không biết nhàm đủ, mà chỉ dong ruổi theo khoái lạc thế gian, 

không biết là khổ.   Ngƣơi không thấy thế gian khoái lạc mà gây ra hoạnh khổ, 

thọ sanh trong năm đƣờng, đều do tâm tạo, đâu phải ai khiến vậy.  Ngƣơi nhƣ 

Voi cuồng, dẫm đạp tàn hại, không bị câu chế, ai điều phục ngƣơi.  Nếu đƣợc 

điều phục hay, thời xa lìa hoạnh khổ ở đời.  Nên biết ở trong thai bất tịnh, khổ 

ách  giống  nhƣ  địa  ngục.   Đã  sanh  ra  ở  đời,  già,  bệnh,  chết,  khổ,  ƣu  bi  muôn 

mối.  Nếu sanh lên trời, sẽ bị đọa lạc trở lại.  Ba cõi không an, ngƣơi vì sao mà 

vui đắm?"   Qƣở trách tâm mình nhƣ thế, thề không chạy theo ngƣơi, ấy là Bồ-

tát biết tâm hành của chúng sanh. 

Hỏi:  Thế nào gọi là dùng trí tuệ vi diệu mà độ thoát?  Trong đây thế nào gọi là trí 

tuệ vi diệu? Thế nào gọi trí tuệ thô thiển? 

Đáp:   Xảo tuệ của thế gian, ấy gọi là trí tuệ thô thiển.  Thực hành bố thí, trí giới, 

thiền định, gọi là trí tuệ vi diệu. 

Lại nữa, trí của thi  và giới là trí tuệ thô thiển; trí  của thiền định gọi là trí tuệ  vi 

diệu.  Lại nữa, trí của thiền định là trí tuệ thô thiển; trí của thiền không y ỷ gọi là 

trí tuệ vi diệu.  Lại nữa, thủ của các pháp tƣớng là trí tuệ thô thiển; đối với các 

pháp tƣớng không thủ không xả, gọi là trí tuệ vi diệu.  Lại nữa, phá vô minh các 

phiền  não,  đƣợc  các  pháp  tƣớng,  ấy  là  trí  tuệ  thô  thiển;  nhập  vào  nhƣ  pháp 

tƣớng, cũng nhƣ chơn kim không tổn không mất, cũng nhƣ  Kim-cƣơng không 

phá không hoại, lại nhƣ hƣ không không nhiễm không trƣớc, ấy gọi là trí tuệ vi 

diệu.  Vô lƣợng trí tuệ nhƣ vậy, các Bồ-tát tự đƣợc, lại giáo hoá chúng sanh; vì 

vậy  nên  nói  các  Bồ-tát  biết  chỗ  đến  của  tâm  hành  chúng  sanh,  dùng  trí  tuệ  vi 

diệu mà độ thoát. 

KINH:  Ý không quái ngại. 

LUẬN: Thế nào là ý không quái ngại?  Bồ-tát đối tất cả ngƣời oán, thân, phi oán 

phi thân, tâm bình đẳng không ngăn ngại. 

Lại  nữa,  hết  thảy  chúng  sanh  trong  thế  giới  nếu  đến  xâm  hại,  tâm  không  oán 

hận, hoặc cung kính đủ thứ, cũng không vui mừng, nhƣ kệ nói: 

"Đối Phật Bồ-tát, 

Tâm không ái trƣớc, 

Ngoại đạo, ác nhân, 

Tâm không ghét, giận". 

Tâm thanh tịnh nhƣ vậy, gọi là ý không quái ngại. Lại nữa, tâm đối với các pháp 

vô ngại. 

Hỏi:  Bồ-tát ấy chƣa đƣợc  Phật  đạo,  chƣa đƣợc Nhất thiết trí, sao  đối  với các 

pháp tâm vô ngại? 

Đáp:   Vì  Bồ-tát  đƣợc  vô  lƣợng  trí  tuệ  thanh  tịnh  nên  đối  với  các  pháp,  tâm  vô 

ngại. 

Hỏi:  Chƣ Bồ-tát vì chƣa đƣợc Phật đạo không nên có vô lƣợng trí; vì còn kiết 

sử dƣ tàn không nên có thanh tịnh trí? 

Đáp:  Các Bồ-tát ấy không phải là nhục thân kiết nghiệp trong tam giới, mà đều 

là  đƣợc  pháp  thân  tự  tại,  qua  khỏi  già,  bệnh,  chết;  vì  thƣơng  chúng  sanh  nên 

Bồ-tát đi trong tam giới; vì trang nghiêm Phật độ, giáo hoá chúng sanh, đã đƣợc 

tự tại, muốn thành Phật thì đƣợc thành. 

Hỏi:  Nhƣ pháp thân Bồ-tát thì cùng với Phật không khác, thế sao còn gọi là Bồ-

tát, sao còn lễ Phật nghe Pháp?  Nếu cùng với Phật có khác, sao lại có vô lƣợng 

thanh tịnh trí? 

Đáp:  Bồ-tát  ấy tuy  pháp thân không già, bệnh, chết; hơi khác  với  Phật.  Cũng 

nhƣ trăng mƣời bốn, mọi ngƣời sanh nghi cho hoặc tròn hoặc không tròn.  Bồ-tát 

cũng nhƣ vậy, tuy có thể thành Phật, có thể thuyết pháp, nhƣng chƣa thật thành 

Phật; Phật nhƣ trăng rằm tròn đầy, chắc chắn không nghi. 

Lại nữa, vô lƣợng thanh tịnh có hai:   Một là thật có lƣợng nhƣng đối với ngƣời 

vì không thể lƣờng đƣợc, mà gọi là vô lƣợng; cũng nhƣ nƣớc biển, nhƣ cát sông 

Hằng v.v… Vì ngƣời không thể lƣợng đƣợc, mà gọi là vô lƣợng, chứ đối với chƣ 

Phật Bồ-tát thì chẳng phải vô lƣợng.  Vô lƣợng thanh tịnh trí của Bồ-tát cũng lại 

nhƣ vậy, đối với hàng trời, ngƣời, Thanh-văn và Bích-chi Phật, vì họ không thể 

lƣờng đƣợc, mà gọi là vô lƣợng trí.  Lúc Bồ-tát đƣợc Vô sanh trí, đoạn hết các 

kiết sử, đƣợc trí thanh tịnh. 

Hỏi:   Nếu bấy giờ đã đoạn hết các kiết sử , thì khi thành Phật còn đoạn gì? 

Đáp:  Thanh tịnh ấy có hai:  Một là lúc thànhh Phật, các kiết sử sạch hết, đƣợc 

thanh tịnh thật.  Hai là lúc Bồ-tát xả nhục thân pháp thân, đoạn các kiết sử đƣợc 

thanh tịnh.  Cũng nhƣ một ngọn đèn có thể trừ đƣợc bóng tối, đƣợc có các sự 

làm lụng; lại có ngọn đèn lớn hơn, càng sáng tỏ gấp bội.  Phật và Bồ-tát đoạn 

các  kiết  sử  cũng  nhƣ  vậy.   Kiết  sử  đƣợc  đoạn  của  Bồ-tát  tuy  đƣợc  gọi  là  đã 

đoạn,  nhƣng  so  với  kiết  sử  đƣợc  đoạn  của  Phật,  còn  chƣa  sạch  hết. 

Ấy gọi là do đƣợc vô lƣợng thanh tịnh trí nên đối với các pháp ý không quái ngại. 

KINH:  Thành tựu đại nhẫn. 

LUẬN: Hỏi:  Trƣớc đã nói đẳng nhẫn, pháp nhẫn, nay sao lại nói thành tựu đại 

nhẫn? 

Đáp:  Hai nhẫn ấy tăng trƣởng gọi là đại nhẫn. 

Lại nữa, đẳng nhẫn ở giữa chúng sanh hết thảy đều nhẫn đƣợc, còn nhu thuận 

pháp nhẫn, là đối với pháp thâm diệu nhẫn đƣợc.  Hai nhẫn này tăng trƣởng, tác 

chứng  đƣợc  vô sanh nhẫn.    Nhục thân tối hậu thấy đƣợc khắp mƣời phƣơng 

chƣ Phật đang hóa hiện ở trƣớc mắt, hoặc đang ngồi giữa hƣ không, ấy gọi là 

thành tựu đại nhẫn.  Cũng nhƣ trong pháp Thanh-văn, Noản pháp tăng trƣởng 

gọi là Đảnh pháp; Đảnh pháp tăng trƣởng gọi là Nhẫn pháp, mà không phải còn 

có pháp khác tăng trƣởng làm khác đi.  Đẳng nhẫn, Đại nhẫn cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, có hai thứ nhẫn là:  Sanh nhẫn, Pháp nhẫn.  Sanh nhẫn là nhẫn đối với 

chúng sanh, nhƣ hằng hà sa  khắp chúng sanh đem đủ thứ  ác gia hại mà tâm 

không sân hận; dù cung kính cúng dƣờng đủ thứ mà tâm cũng không hoan hỷ. 

Lại  nữa,  quán  chúng  sanh  không  có  ban  đầu.   Nếu  có  ban  đầu  thời  không  có 

nhân  duyên,  nếu  có  nhân  duyên  thời  không  có  ban  đầu.   Nếu  không  ban  đầu 

thời  cũng  nên  không  có  sau  rốt,  vì  sao?   Vì  ban  đầu  và  rốt  sau  đối  đãi.  Nếu 

không ban đầu, không rốt sau thì cũng  không chặng giữa.   Lúc quán nhƣ  vậy, 

không rơi vào nhị biên đoạn thƣờng.  Dùng đạo an ổn quán chúng sanh, không 

sanh tà kiến, ấy gọi là Sanh nhẫn.  Trong pháp thậm thâm, tâm không quán ngại, 

ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Hỏi:  Thế nào là Pháp thậm thâm? 

Đáp:  Nhƣ trƣớc đã nói trong mục thậm thâm Pháp nhẫn. 

Lại nữa, Pháp thậm thâm là trong Mƣời hai nhân duyên triển chuyển sanh quả, 

trong nhân không phải có quả, cũng không phải không quả.  Từ trong ấy mà ra 

gọi là Pháp thậm thâm. 

Lại  nữa,  vào  ba  môn  giải  thoát  Không,  Vô  tƣớng,  Vô  tác,  thời  đƣợc  Niết-bàn 

thƣờng lạc, nên gọi là Pháp thậm thâm. 

Lại nữa, quán hết thảy pháp phi không bất không, phi hữu tƣớng, phi vô tƣớng , 

phi hữu tác, phi vô tác.  Trong khi quán nhƣ vậy, tâm cũng không dính, ấy gọi là 

Pháp thậm thâm, nhƣ kệ nói:  

"Pháp nhân duyên sanh, 

Gọi là Không tƣớng, 

Cũng gọi giả danh, 

Cũng gọi Trung đạo. 

Nếu pháp thật có, 

Không thể lại không. 

Trƣớc có nay không, 

Ấy gọi là đoạn. 

Chẳng thƣờng, chẳng đoạn, 

Cũng chẳng có không, 

Tâm thức đều diệt, 

Ngôn ngữ cũng dứt". 

Đối với pháp sâu xa ấy, tín tâm vô ngại, không hối không mất, ấy gọi là thành 

tựu Đại nhẫn. 

KINH:  Nhƣ thật khéo độ. 

LUẬN:  Có pháp ngoại đạo, tuy độ chúng sanh nhƣng không phải là nhƣ thật độ, 

vì sao?   Vì còn các thứ tà kiến kiết sử.  Nhị thừa tuy có chở độ, nhƣng không 

đúng nhƣ chỗ nên độ, vì sao?  Vì không có Nhất thiết trí, tâm phƣơng tiện mỏng, 

chỉ có Bồ-tát mới nhƣ thật khéo độ.  Cũng nhƣ ngƣời khéo đƣa qua sông:  Với 

ngƣời  này  thì  dùng  phao  nổi,  bè  cỏ  đƣa  qua;  với  ngƣời  kia  thì  dùng  thuyền 

vuông đƣa qua.  Cả hai cách cùng đƣa qua mà khác biệt.  Bồ-tát khéo độ chúng 

sanh cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, thí nhƣ trị bệnh, thuốc đắng, chích đốt mà bệnh đƣợc lành; còn nhƣ có 

thứ  thuốc  thần  diệu  tên  là  Tô-đà-phiến-đà,  mắt  ngƣời  bệnh  trông  thấy  thì  các 

bệnh tật đều lành.  Hai cách trị bệnh đồng nhau, mà phƣơng pháp hơn kém khác 

nhau.  Thanh-văn và Bồ-tát giáo hóa độ ngƣời cũng nhƣ vậy, khổ hạnh đầu đà, 

đầu đêm, giữa đêm, cuối đêm, tâm siêng tọa thiền, quán khổ mà đắc đạo, đó là 

lối giáo hóa của Thanh-văn; còn các pháp tƣớng không trói không mở, tâm đƣợc 

thanh tịnh, đó là lối giáo hóa của Bồ-tát. 

Nhƣ  trong  Văn-thù-sƣ-lợi  Bản  duyên  (Manj�50;sryavadana),  Văn-thù-sƣ-lợi 

bạch  Phật:   "Bạch  Đại  đức  Thế  Tôn!  Xƣa  con  trong  đời  trƣớc  đã  trải  qua  vô 

lƣợng A-tăng-kỳ kiếp, bấy giờ có Phật hiệu là Sƣ-tử-âm-vƣơng, Phật và chúng 

sanh  sống  lâu  mƣời  vạn  ức  na-do-tha  tuổi,  Phật  đem  Tam  thừa  giáo  mà  độ 

chúng sanh.  Nƣớc tên là Thiên-quang-minh, các cây trong nƣớc ấy đều do bảy 

báu tạo thành.  Cây phát ra vô lƣợng pháp âm thanh tịnh, là pháp âm Không, Vô 

tƣớng, Vô tác, bất sanh, bất diệt, vô sở hữu.  Chúng sanh nghe đƣợc, thời tâm 

bừng sáng, đắc đạo.  Bấy giờ đức Phật Sƣ-tử-âm-vƣơng trong hội thuyết pháp 

đầu, có chín mƣơi chín ức ngƣời đắc A-la-hán đạo, chúng Bồ-tát cũng nhƣ vậy. 

Các Bồ-tát ấy, tất cả đều đƣợc Vô sanh Pháp nhẫn, vào chủng chủng pháp môn, 

thấy  vô  lƣợng  chƣ   Phật,  cung  kính  cúng  dƣờng  và  độ  vô  lƣợng  vô  số  chúng 

sanh, đƣợc vô lƣợng Đà-la-ni môn, vô lƣợng chủng chủng tam muội.  Còn hàng 

Bồ-tát  sơ  phát  tâm  mới  vào  đạo  số  không  kể  xiết.   Quốc  độ  của  đức  Phật  ấy 

trang nghiêm vô lƣợng, không thể nói hết.  Lúc Phật giáo hóa đã xong, thời vào 

Vô-dƣ  Niết-bàn.   Chánh  pháp  trụ  sáu  vạn  năm.   Pháp  âm  của  các  cây  cũng 

không  còn  phát  ra  lại.   Bấy  giờ  có  hai  Tỷ-kheo  Bồ-tát,  một  vị  tên  là  Hỷ-căn 

(Prasannendriya), và  một vị tên là Thắng-ý (Agramati)". 

Hỷ-căn Pháp sƣ ấy, dung nghi chất trực, không bỏ thế pháp, cũng không phân 

biệt  thiện  ác.   Đệ  tử  của  Hỷ-căn  thông  minh  ƣa  pháp,  ƣa  nghe  thâm  nghĩa. 

Pháp sƣ ấy không khen ngợi thiểu dục tri túc, không khen ngợi giới hạnh đầu đà, 

chỉ thuyết thật tƣớng thanh tịnh của các pháp.  Ngài bảo các đệ tử:   "Hết thảy 

các pháp, tƣớng dâm dục, tƣớng sân nhuế, tƣớng ngu si, các pháp tƣớng ấy tức 

là thật tƣớng các pháp, không bị ngăn ngại".  Dùng phƣơng tiện ấy, dạy các đệ 

tử nhập vào "Nhất thiết trí". 

Lúc ấy các đệ tử, đối với mọi ngƣời không sân không hối, tâm không hối tiếc nên 

đƣợc sanh nhẫn, đƣợc sanh nhẫn nên đƣợc pháp nhẫn.  Ở trong thật pháp, tâm 

nhƣ núi Tu-di không lay động. 

Thắng-ý  Pháp  sƣ,  giữ  giới  thanh  tịnh,  thực  hành  hai  hạnh  đầu  đà,  đƣợc  bốn 

Thiền và bốn Vô sắc định.  Các đệ tử của Thắng-ý, căn ám độn, nhiều tham cầu, 

vì phân biệt tịnh và bất tịnh, tâm luôn động chuyển. 

Một lúc nọ, Thắng-ý đi vào làng, đến nhà đệ tử của Hỷ-căn, ngồi vào chỗ ngồi, 

khen ngợi sự trì giới, thiểu dục, tri túc, thực hành hạnh đầu đà, Thiền định ở chỗ 

vắng, rồi chê bai Hỷ-căn rằng:  "Ngƣời ấy thuyết pháp dạy ngƣời đi vào tà kiến, 

nói  rằng  dâm  dục,  sân  nhuế,  ngu  si  là  tƣớng  không  ngăn  ngại,  ấy  là  ngƣời  tu 

hành hỗn tạp, chẳng phải thuần thanh tịnh".  Đệ tử của Hỷ-căn là ngƣời lợi căn 

đắc Pháp nhẫn, hỏi lại Thắng-ý rằng:  "Thƣa Đại đức, pháp dâm dục ấy là tƣớng 

gì?" 

-  Dâm dục là tƣớng phiền não. 

-  Dâm dục phiền não ở trong hay ở ngoài? 

-  Dâm dục phiền não không ở trong không ở ngoài; vì nếu ở trong thì không cần 

đợi nhân duyên bên ngoài mới sinh, nếu ở ngoài thì đối với ta vô sự, không làm 

não ta đƣợc. 

Cƣ  sĩ  nói:   Nếu  dâm  dục  phiền  não  chẳng  phải  ở  trong  chẳng  phải  ở  ngoài; 

chẳng phải từ Đông, Tây, Nam, Bắc, bốn hƣớng, trên, dƣới đến; tìm khắp không 

thấy  thật  tƣớng  của  nó,  pháp  ấy  tức  bất  sanh  bất  diệt,  nếu  không  sanh  diệt, 

không, không có gì, làm sao gây ra phiền não đƣợc? 

Thắng-ý nghe lời ấy tâm không vui, không đáp lại đƣợc, từ chỗ ngồi đứng dậy, 

nói nhƣ vầy:  "Hỷ-căn phần nhiều dối gạt mọi ngƣời đắm trong đƣờng tà". 

Thắng-ý  Bồ-tát  ấy  chƣa  học  âm  thanh  Đà-la-ni,  nghe  Phật  thuyết  thì  hoan  hỷ, 

nghe ngoại đạo thuyết thì sân hận, nghe ba bất thiện căn thời không vui vẻ, nghe 

ba thiện căn thời rất hoan hỷ, nghe nói  sanh tử thời lo, nghe nói Niết-bàn thời 

mừng. Rồi từ nhà cƣ sĩ, Thắng-ý đi đến rừng cây, vào trong tinh xá, nói với các 

Tỳ-kheo:  "Nên biết Hỷ-căn Bồ-tát hƣ dối, phần nhiều khiến ngƣời ta vào trong tà 

ác, vì sao?  Vì kia nói tƣớng dâm, nộ, si và hết thảy các pháp đều là tƣớng vô 

ngại". 

Khi ấy, Hỷ-căn suy nghĩ:  "Ngƣời này quá sân, vì ác nghiệp che lấp, sẽ đọa tội 

lớn.  Ta nay sẽ vì ông ấy nói pháp sâu xa, dẫu đời nay không đƣợc gì, cũng làm 

nhân duyên cho Phật đạo ở đời sau". 

Khi ấy, Hỷ-căn họp Tăng, nhất tâm nói kệ: 

"Dâm dục tức là đạo, 

Sân si cũng nhƣ vậy, 

Trong ba sự nhƣ thế, 

Vô lƣợng chƣ Phật đạo. 

Nếu có ngƣời phân biệt, 

Dâm, nộ, si là đạo, 

Ngƣời ấy cách xa Phật, 

Thí nhƣ Trời với đất. 

Đạo và dâm, nộ, si. 

Là một pháp bình đẳng, 

Nếu ai nghe sợ hãi, 

Cách Phật đạo rất xa. 

Dâm pháp bất sinh diệt, 

Không thể khiến tâm não, 

Nếu ai chấp tự ngã, 

Dâm đƣa vào ác đạo. 

Thấy pháp có khác không, 

Là chẳng lìa có, không. 

Nếu rõ có là không, 

Siêu thắng thành Phật đạo". 

Lúc  nói  hơn  bảy  mƣơi  bài  kệ  nhƣ  vậy,  ba  vạn  Thiên  tử  đƣợc  Vô  sanh  Pháp 

nhẫn, một vạn tám ngàn Thanh-văn, không ái trƣớc hết thảy các pháp đều đƣợc 

giải thoát. 

Khi ấy, Thắng-ý Bồ-tát, thân liền rơi vào địa ngục, thọ khổ vô lƣợng ngàn vạn ức 

năm, khi đƣợc ra khỏi địa ngục sanh trong loài ngƣời, bị bài báng bảy mƣơi bốn 

vạn năm, trải qua trong vô lƣợng kiếp không nghe đuợc tiếng Phật.   Và khi tội 

ấy  mỏng  dần,  vị  ấy  dẫu  nghe  đƣợc  Phật  pháp,  dẫu  có  nghe  đƣợc  Phật  pháp, 

xuất gia học đạo  vẫn trở lại xả giới, thƣờng xả giới nhƣ  vậy sáu vạn hai ngàn 

đời, đƣợc làm Sa-môn trong vô lƣợng đời, tuy không xả giới nhƣng các căn ám 

độn. 

Hỷ-căn Bồ-tát hiện làm Phật ở quá mƣời vạn ức Phật độ về phía Đông, Quốc độ 

kia hiệu là Bảo Nghiêm, Phật hiệu là Quang Du Phật Minh Vƣơng.  Thắng-ý Tỳ-

kheo lúc ấy là thân con hôm nay.  Con quán sát bấy giờ phải thọ vô lƣợng khổ 

ấy".    Văn-thù-sƣ-lợi  lại  bạch  Phật:   "Nếu  có  ngƣời  cầu  Tam  thừa  đạo,  không 

muốn thọ các khổ, thì không nên phá các pháp tƣớng mà ôm lòng sân nhuế". 

Phật hỏi Văn-thù:  "Ông nghe các bài kệ đƣợc lợi ích gì?"  Đáp: "Con nghe các 

bài  kệ,  đƣợc  dứt  hết  các  khổ,  đời  đời  đƣợc  lợi  căn  trí  tuệ,  hiểu  pháp  sâu  xa, 

khéo thuyết nghĩa sâu xa, là bậc nhất ở giữa chƣ Bồ-tát". 

Nhƣ vậy, gọi là khéo thuyết các pháp tƣớng, ấy gọi là nhƣ thật khéo nói. 

(Hết cuốn 6 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 7 

Chƣơng 11 

GIẢI THÍCH:  PHẬT THẾ GIỚI NGUYỆN 

KINH:  Nguyện lãnh thọ vô lƣợng thế giới của chƣ Phật. 

LUẬN:  Các Bồ-tát thấy các thế giới của các chƣ Phật độ trang nghiêm vô lƣợng, 

phát  các  lời  nguyện:   Có  thế  giới  Phật  hoàn  toàn  không  có  các  khổ,  cho  đến 

không có tên ba đƣờng ác.  Bồ-tát thấy rồi tự phát nguyện:  "Khi ta thành Phật, 

thế giới ta không có các khổ, cho đến không có ba đƣờng ác, cũng sẽ nhƣ vậy". 

Có  thế  giới  Phật  trang  nghiêm  bằng  bảy  báu,  ngày  đêm  thƣờng  có  ánh  sáng 

thanh tịnh, mặc dầu không có mặt trời mặt trăng.  Bồ-tát bèn phát nguyện:  "Khi 

ta thành Phật, thế giới ta thƣờng có ánh sáng thanh tịnh cũng sẽ nhƣ vậy". 

Có thế giới Phật, hết thảy chúng sanh đều thực hành mƣời thiện, có đại trí tuệ, y 

phục  ẩm  thực  nghĩ  đến  liền  có,  bèn  phát  nguyện:   "Khi  ta  thành  Phật,  chúng 

sanh trong Quốc độ ta, y phục ẩm thực cũng sẽ nhƣ vậy". 

Có thế giới Phật thuần các vị Bồ-tát, sắc thân nhƣ Phật, với ba mƣơi hai tƣớng 

tốt quang minh chiếu suốt, cho đến không có tên Thanh-văn, Bích-chi Phật, cũng 

không có nữ nhân.   Hết thảy đều thực hành Phật đạo  thâm diệu, du hành đến 

mƣời phƣơng giáo hóa hết thảy, rồi phát nguyện: "Khi ta thành Phật, chúng sanh 

trong Quốc độ ta cũng sẽ nhƣ vậy". 

Nhƣ vậy v.v… vô lƣợng Phật thế giới đủ thứ trang nghiêm,  Bồ-tát nguyện đều 

đƣợc cả; vì vậy nên gọi là nguyện thọ vô lƣợng thế giới Phật. 

Hỏi:   Các Bồ-tát hạnh nghiệp thanh tịnh, thì tự đƣợc quả báo thanh tịnh, vì sao 

cần phải lập nguyện rồi sau mới đƣợc?    Cũng nhƣ nhà nông đƣợc lúa, há lại 

chờ ƣớc nguyện? 

Đáp:  Làm phƣớc mà không có ƣớc nguyện  thì không có mục tiêu, vì có nguyện 

dẫn  lối  mới  thành  tựu  đƣợc,  cũng  nhƣ  vàng  nấu  chảy,  tùy  theo  thợ  làm  vàng 

không nhất định.  Nhƣ Phật dạy:  Có một ngƣời tu đƣợc một ít phƣớc bố thí, một 

ít phƣớc trì giới, mà không biết pháp Thiền định, thế nhƣng khi nghe nói trong 

loài ngƣời có kẻ giàu vui, tâm thƣờng niệm tƣởng, ái trƣớc, nguyện ƣớc không 

bỏ,  nên  sau  khi  mệnh  chung  sanh  làm  ngƣời  giàu  vui.   Lại  có  ngƣời  tu  một  ít 

phƣớc bố thí, một ít phƣớc trì giới, mà không biết pháp Thiền định, thế nhƣng 

khi nghe nói có các cõi trời:  Tứ-thiên-vƣơng thiên, Tam-thập-tam thiên, Dạ-ma 

thiên, Đâu-suất-đà thiên, Hóa-lạc thiên, Tha-hóa-tự-tại thiên, tâm thƣờng nguyện 

ƣớc, nên khi mệnh chung, đều đƣợc sinh lên cõi ấy.   Đó là đều do nguyện lực 

mà đƣợc.  Bồ-tát cũng nhƣ vậy, tu theo lời nguyện "tịnh Quốc độ", vậy sau mới 

thành; vì vậy nên biết nhân nguyện mà đƣợc thọ quả báo thù thắng. 

Lại nữa, trang nghiêm Phật độ là việc lớn, chỉ tu hành công đức không thể thành 

đƣợc, phải cần có nguyện lực; cũng nhƣ sức bò tuy hay kéo xe, nhƣng phải có 

ngƣời cầm cƣơng mới có chỗ đến.  Nguyện "thanh tịnh Quốc độ" cũng nhƣ vậy, 

phƣớc nhƣ xe bò; nguyện nhƣ ngƣời cầm cƣơng. 

Hỏi:  Nếu không phát nguyện, không đƣợc phƣớc ƣ? 

Đáp:  Tuy đƣợc nhƣng không bằng có nguyện:  Nguyện thƣờng giúp cho phƣớc, 

thƣờng nhớ nghĩ sở hành, phƣớc đức đƣợc tăng trƣởng. 

Hỏi:   Nếu  phát  nguyện  mà  đƣợc  quả  báo,  thì  nhƣ  ngƣời  làm  mƣời  nghiệp  ác, 

không nguyện sanh địa ngục, chắc cũng không bị quả báo địa ngục? 

Đáp:  Tội phƣớc tuy có quả báo nhất định, nhƣng ngƣời có phát nguyện , tu một 

ít phƣớc mà nhờ có nguyện lực, nên đƣợc quả báo lớn.  Nhƣ trƣớc nói, trong 

khi mắc quả báo khổ, mà hết thảy chúng sanh đều nguyện đƣợc vui, chứ không 

ai nguyện đƣợc khổ, thế nên không nguyện sanh địa ngục; vì vậy nên phƣớc thì 

có vô lƣợng báo mà tội thì hữu lƣợng. 

Có ngƣời nói:  "Tội lớn nhất thì đọa A-tỳ địa ngục, thọ báo một kiếp.   Phúc to 

nhất  thì  sanh  lên  Phi-hữu-tƣởng-phi-vô-tƣởng-xứ,  thọ  báo  trong  tám  vạn  đại 

kiếp.  Các Bồ-tát nguyện thanh tịnh thế giới, cũng vô lƣợng kiếp, nhập đạo đƣợc 

Niết-bàn", ấy là thƣờng, lạc. 

Hỏi:  Nhƣ trong phẩm Nê-lê (Địa ngục) nói:  Tội hủy báng Bát-nhã Ba-la-mật, bị 

ở trong địa ngục phƣơng này kiếp tận, lại đến trong địa ngục phƣơng khác, thế 

vì sao ở đây nói đến tội to nhất thọ báo chỉ trong một kiếp? 

Đáp:  Phật pháp vì chúng sanh nên có hai đạo giáo hóa:   Một là Phật đạo, hai là 

Thanh-văn  đạo.   Trong  Thanh-văn  đạo,  ngƣời  tạo  tội  ngũ  nghịch,  Phật  nói  họ 

chịu  địa  ngục  một  kiếp;  trong  Bồ-tát  đạo,  ngƣời  phá  Phật  pháp,  thì  nói  họ  ở 

phƣơng này kiếp tận lại đến phƣơng khác chịu vô lƣợng tội.  Trong pháp Thanh-

văn, phƣớc to nhất thọ báo tám vạn kiếp; trong Bồ-tát đạo, phƣớc lớn nhất thọ 

báo vô lƣợng A-tăng-kỳ kiếp; vì vậy nên phƣớc đức cần có nguyện. 

Ấy là nguyện thọ vô lƣợng thế giới chƣ Phật. 

KINH:  Niệm vô lƣợng Phật độ, chƣ Phật tam muội, thƣờng hiện trƣớc mặt. 

LUẬN:  Vô lƣợng Phật độ là các Phật độ trong mƣời phƣơng.  Niệm Phật tam 

muội là thƣờng lấy tâm và mắt thấy mƣời phƣơng ba đời các đức Phật nhƣ hiện 

ở trƣớc mặt 

Hỏi:  Sao gọi là niệm Phật tam muội? 

Đáp:  Niệm Phật tam muội có hai:  1-  Trong pháp Thanh văn, đối với một Phật 

thân, tâm và mắt thấy ở khắp mƣời phƣơng.  2- Trong Bồ-tát đạo, niệm ba đời 

Phật mƣời phƣơng chƣ Phật ở trong vô lƣợng Phật độ; vì vậy nên nói niệm vô 

lƣợng Phật độ, chƣ Phật tam muội, thƣờng hiện ở trƣớc. 

Hỏi:  Nhƣ Bồ-tát tam muội có chủng chủng vô lƣợng, sao chỉ tán thán Bồ-tát ấy 

đƣợc niệm Phật tam muội hiện ở trƣớc mặt? 

Đáp:  Vì Bồ-tát ấy niệm Phật nên đƣợc vào trong Phật đạo, vì vậy nên niệm Phật 

tam muội thƣờng hiện ở trƣớc. 

Lại nữa, niệm Phật tam muội hay trừ các thứ phiền não và tội chƣớng đời trƣớc. 

Các thứ tam muội khác có thứ trừ đƣợc dâm không thể trừ đƣợc sân, có thứ trừ 

đƣợc sân không thể trừ đƣợc dâm, có thứ trừ đƣợc si không thể trừ đƣợc dâm, 

sân, có thứ trừ đƣợc ba độc không trừ đƣợc tội đời trƣớc; còn niệm Phật tam 

muội này trừ đƣợc tất cả các phiền và các tội. 

Lại nữa, niệm  Phật tam muội có đại  phúc đức, có thể độ sanh.  Các  Bồ-tát  ấy 

muốn độ chúng sanh, các tam muội khác không bằng phúc đức của niệm Phật 

tam muội này, có thể chóng hết các tội.  Nhƣ nói:  Xƣa có năm trăm khách buôn, 

vào biển tìm châu báu, gặp Ngƣ-vƣơng Ma-già-la hả miệng, nƣớc biển chảy vào 

trong đó, thuyền đi rất mau, sắp trôi  dạt  vào miệng Ngƣ-vƣơng; thuyền sƣ hỏi 

ngƣời ở trên lầu:  "Ngƣơi thấy gì?"  Đáp:  "Thấy ba mặt trời xuất hiện, núi bạc la 

liệt, nƣớc chảy dồn đến nhƣ vào hang lớn".  Thuyền sƣ nói:  "Ngƣ-vƣơng Ma-

già-la ấy hả miệng, một mặt trời là thật, hai mặt trời kia là hai mắt của cá, núi bạc 

là răng của cá, nƣớc chảy gấp đến là vào miệng cá.  Chúng ta thôi xong rồi!  Vậy 

ai nấy đều phải cầu xin  các thiên thần cứu  vớt".  Khi  ấy mọi ngƣởi  đều lo cầu 

việc đó mà vẫn không thấy ích gì.  Bấy giờ ở đó có Ƣu-bà-tắc thọ ngũ giới, nói 

với mọi ngƣời:  "Chúng ta hãy cùng xƣng niệm "Nam Mô Phật", Phật là đấng vô 

thƣợng,  hay  cứu  vớt  khổ  ách".   Tức  thời  ai  nấy  đều  nhất  tâm  xƣng  "Nam  Mô 

Phật". 

Chuyện về cá ấy, đời trƣớc nó là đệ tử phá giới của Phật, đƣợc trí túc mạng, khi 

nghe  xƣng  tiếng  Phật,  tâm  tự  hối  ngộ,  liền  ngậm  miệng  lại,  ngƣời  trên  thuyền 

đƣợc thoát.  Chỉ nhờ niệm Phật mà trừ đƣợc trọng tội, thoát khỏi các khổ ách, 

huống gì niệm Phật tam muội. 

Lại nữa, Phật là Pháp vƣơng, Bồ-tát là Pháp tƣớng, chỉ có Phật Thế Tôn đƣợc 

tôn trọng, thế nên, nên thƣờng niệm Phật. 

Lại nữa, thƣờng niệm Phật, đƣợc các thứ công đức lợi lạc, cũng nhƣ đại thần, 

đặc biệt mong ân sủng mà thƣờng niệm đến chủ.  Bồ-tát cũng nhƣ vậy, biết các 

thứ công đức và vô lƣợng trí tuệ đều từ nơi Phật mà đƣợc; và biết ân Phật rất 

nặng nên thƣờng niệm Phật. 

Ông  hỏi  vì  sao  thƣờng  niệm  Phật,  mà  không  thực  hành  các  tam  muội  khác? 

Nay nói thƣờng niệm, cũng không nói là không thực hành các tam muội khác; vì 

thực hành niệm Phật tam muội nhiều cho nên nói là thƣờng niệm. 

Lại nữa, trƣớc tuy nói Không, Vô tƣớng, Vô tác tam muội mà chƣa nói niệm Phật 

tam muội, cho nên nay nói. 

KINH:  Hay khuyến thỉnh vô lƣợng chƣ Phật. 

LUẬN:  Khuyến thỉnh có hai: Một là lúc Phật mới thành đạo, Bồ-tát ngày đêm sáu 

thời lễ thỉnh, bày vai áo bên phải, chấp tay nói:  "Vô lƣợng chƣ Phật trong mƣời 

phƣơng  Phật  độ,  lúc  mới  Thành  đạo,  chƣa  Chuyển  pháp  luân,  tôi  tên  …  kính 

thỉnh hết thảy chƣ Phật, vì chúng sanh chuyển xe pháp, độ thoát hết thảy".. Hai 

là  lúc  chƣ  Phật  muốn  xả  bỏ  vô  lƣợng  thọ  mạng  để  vào  Niết-bàn,  Bồ-tát  cũng 

đêm  ba  thời,  ngày  ba  thời,  bày  vai  áo  bên  phải,  chấp  tay  nói:   "Vô  lƣợng  chƣ 

Phật  trong  mƣời  phƣơng  Phật  độ,  tôi  tên  …  thỉnh  Phật  trụ  lâu  ở  thế  gian  vô 

lƣợng số kiếp, để độ thoát hết thảy, lợi ich chúng sanh", ấy gọi là thƣờng khuyến 

thỉnh vô lƣợng chƣ Phật. 

Hỏi:  Theo lệ của chƣ Phật, hẳn là phải thuyết pháp, rộng độ chúng sanh.  Lẽ ấy 

tự nó phải nhƣ vậy, cớ sao lại cần phải thỉnh, nếu chƣ Phật ở trƣớc mặt thời có 

thể  thỉnh  đƣợc,  còn  nay  nhƣ  Phật  trong  mƣời  phƣơng  vô  lƣợng  Phật  độ,  mắt 

cũng không thấy đƣợc, làm sao mà thỉnh? 

Đáp:  Chƣ Phật tuy hẳn phải thuyết pháp không đợi ngƣời khuyến thỉnh, nhƣng 

ai thỉnh cũng đƣợc phƣớc, nhƣ Đại quốc vƣơng, tuy đƣợc nhiều đồ ăn ngon, mà 

có ngƣời thỉnh mời  chắc đƣợc ân  phƣớc, để  ghi  nhận tâm  ngƣời  kia  vậy.   Lại 

nhƣ  tâm  từ  niệm  tƣởng  chúng  sanh,  khiến  đƣợc  khoái  lạc,  chúng  sanh  tuy 

không  đƣợc  gì,  nhƣng  ngƣời  niệm  tƣởng  đƣợc  phƣớc  rất  lớn.   Thỉnh  Phật 

thuyết pháp cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, có các đức Phật, không có ai thỉnh, bèn nhập Niết-bàn mà không thuyết 

pháp.  Nhƣ trong kinh Pháp Hoa, đức Thế Tôn Đa Bảo, vì không có ngƣời thỉnh, 

bèn vào Niết-bàn.  Về sau, hóa thân Phật và Tháp bảy báu, vì để làm chứng việc 

nói kinh Pháp Hoa, mà xuất hiện cùng một lần.  Cũng nhƣ Phật Tu-phiến-đa, vì 

bản hạnh của đệ tử chƣa thuần thục, nên bỏ mà vào Niết-bàn, lƣu lại hóa Phật 

một kiếp để độ chúng sanh. 

Nay Đức Thích-ca Văn Phật sau khi đắc đạo năm mƣơi bảy ngày, im lặng không 

thuyết  pháp,  tự  nói:   "Pháp  của  Ta  sâu  xa  khó  hiểu  khó  biết.   Hết  thảy  chúng 

sanh bị ràng buộc theo pháp thế gian không thể hiểu đƣợc, chẳng bằng Ta im 

lặng vào Niết-bàn là vui". 

Bấy  giờ  các  Bồ-tát  và  Thích-đề-hoàn-nhơn  (trời  Đế-thích),  Phạm-thiên  vƣơng 

chƣ  thiên,  chấp  tay  thỉnh  lễ,  thỉnh  Phật  vì  chúng  sanh,  bắt  đầu  Chuyển  pháp 

luân.  Phật im lặng nhận lời.  Sau đó Ngài đi đến trong rừng Nai thuộc thành Ba-

la-nại Chuyển pháp luân.  Nhƣ vậy, sao nói thỉnh Phật không có ích chi? 

Lại  nữa,  Phật  pháp  xem  chúng  sanh  đều  bình  đẳng,  không  quý  không  tiện, 

không khinh, không trọng.  Có ngƣời thỉnh thì Ngài vì lời thỉnh ấy mà thuyết pháp 

cho  họ.   Tuy  chúng  sanh  không  thấy  Phật,  mà  Phật  thƣờng  thấy  tâm  chúng 

sanh, cũng nghe lời họ thỉnh.  Giả sử chƣ Phật không nghe không thấy, ngƣời 

thỉnh Phật cũng có phƣớc đức, huống gì Phật đều nghe thấy, mà thỉnh Phật lại 

không ích sao? 

Hỏi:  Đã biết thỉnh Phật là có ích, vì sao chỉ thỉnh có hai việc? 

Đáp:  Các việc khác không cần thỉnh, hai việc này mới thiết yếu phải thỉnh, nếu 

không thỉnh mà Phật tự thuyết, sẽ có bọn ngoại đạo nói:  "Thể đạo thƣờng định, 

cớ sao ái trƣớc pháp, đa ngôn đa sự?"  Vì vậy nên cần có thỉnh mới thuyết. 

Hoặc có ngƣời nói:  "Nếu biết các pháp tƣớng thì không nên ham sống, trụ lâu ở 

thế gian nên sớm vào Niết-bàn".  Vì vậy nên cần có thỉnh. 

Hoặc không thƣa thỉnh mà thuyết, ngƣời ta sẽ nói Phật ái trƣớc pháp, muốn cho 

ngƣời  ta  biết,  nên  phải  đợi  ngƣời  ta  thƣa  thỉnh  mới  Chuyển  pháp  luân.   Các 

hàng ngoại đạo tự đắm trƣớc vào pháp, hoặc thƣa thỉnh, hoặc không thƣa thỉnh, 

vẫn tự nói pháp cho ngƣời; còn Phật đối với pháp không ái trƣớc, mà vì thƣơng 

xót  chúng  sanh  nên  có  thỉnh  Phật  thuyết,  Phật  mới  vì  họ  thuyết.   Chƣ  Phật 

không do không thƣa thỉnh mà bắt đầu Chuyển pháp luân, nhƣ kệ nói: 

"Phật nói cái gì thật, 

Cái gì là bất thật, 

Thật cùng với bất thật, 

Cả hai đều không thật. 

Chân thật tƣớng nhƣ vậy, 

Không hý luận các pháp, 

Vì thƣơng xót chúng sanh, 

Phƣơng tiện Chuyển pháp luân". 

Lại nữa, nếu không thƣa thỉnh mà Phật tự thuyết pháp, ấy là tự hiển bày chỗ tự 

chấp trƣớc pháp, tất phải đáp mƣời bốn vấn nạn.  Nay chƣ thiên thỉnh mà Phật 

thuyết pháp, chỉ vì các đoạn khổ, già, bệnh, chết, không vì hý luận cho nên Phật 

không đáp mƣời bốn vấn nạn, mà không lỗi; vì nhân duyên ấy, nên cần có thỉnh 

mới Chuyển pháp luân. 

Lại nữa, Phật sanh ở trong loài ngƣời, dùng theo pháp của bậc đại nhân, tuy có 

tâm  đại  bi,  nhƣng  không  thỉnh  thời  không  nói.   Nếu  không  thỉnh  mà  nói,  ngoại 

đạo sẽ chê; vì vậy nên ban đầu cần phải có thỉnh. 

Lại nữa, hàng ngoại đạo tôn thờ Phạm thiên, nay Phạm thiên  tự thỉnh Phật, thời  

ngoại đạo sẽ tâm phục. 

Lại nữa, phép Bồ-tát ngày ba thời, đêm ba thời, thƣờng hành ba việc:  1- Sáng 

sớm bày vai áo bên phải, chắp tay lễ mƣời phƣơng Phật nói:   "Tôi tên … hoặc 

đời nay, hoặc đời quá khứ trong vô lƣợng kiếp thân, khẩu, ý tạo tội ác nghiệp, 

xin sám hối trƣớc Phật hiện tại trong mƣời phƣơng, nguyện đƣợc diệt trừ, không 

làm trở lại; trƣa, chiều và đêm ba thời cũng nhƣ vậy.  2-  Nghĩ đến công đức sở 

hành  của  chƣ  Phật  trong  ba  đời  mƣời  phƣơng,  và  công  đức  của  chúng  đệ  tử 

Phật, mà tùy hỷ khuyến trợ.  3-  Khuyến thỉnh các đức Phật hiện tại trong mƣời 

phƣơng,  bắt  đầu  Chuyển  pháp  luân  và  thỉnh  chƣ  Phật  trụ  lâu  ở  thế  gian  vô 

lƣợng kiếp, để độ thoát hết thảy. 

Bồ-tát thực hành ba việc ấy, công đức vô lƣợng, dần dần đƣợc gần Phật; vì vậy 

nên cần khuyến thỉnh. 

KINH:  Hay đoạn các thứ kiến, triền và các phiền não. 

LUẬN:  Kiến có hai:  Một là thƣờng, hai là đoạn.  Thƣờng kiến là thấy năm ấm 

thƣờng, tâm tin nhận, vui thích.  Đoạn kiến là thấy năm ấm đoạn, tâm tin nhận, 

vui thích.  Hết thảy chúng sanh, phần nhiều rơi  vào trong hai kiến đó. Bồ-tát tự 

dứt hai kiến đó, cũng trừ hai kiến cho  hết thảy chúng sanh, khiến ở vào Trung 

đạo. 

Lại có hai kiến:  Hữu kiến và Vô kiến. 

Lại  có  ba  kiến:   Hết  thảy  pháp  đều  chấp  nhận,  hết  thảy  pháp  đều  không  chấp 

nhận, hết thảy cũng chấp nhận cũng không chấp nhận. 

Lại  có  bốn  kiến  là  chấp  thế  gian  thƣờng,  thế  gian  vô  thƣờng,  thế  gian  cũng 

thƣờng  cũng  vô  thƣờng,  thế  gian  cũng  phi  thƣờng  cũng  phi  vô  thƣờng.   Hoặc 

chấp ngã và thế gian hữu biên, vô biên, cũng hữu biên cũng vô biên, cũng phi 

hữu biên cũng phi vô biên.   Hoặc chấp có kẻ sau khi chết nhƣ đi, có kẻ sau khi 

chết không nhƣ đi, có kẻ sau khi chết nhƣ đi không nhƣ đi, có kẻ sau khi chết 

cũng chẳng nhƣ đi cũng chẳng không nhƣ đi. 

Lại có năm kiến là thân kiến, biên kiến, tà kiến, kiến thủ, giới cấm thủ.  Nhƣ vậy 

v.v… các thứ kiến chấp, cho đến sáu mƣơi hai kiến đều dứt hết. 

Các kiến nhƣ vậy, do các thứ nhân duyên sanh, các thứ trí môn quán sát, hoặc 

ở bên các bậc Thầy nghe đƣợc.   Các thứ tƣớng nhƣ vậy, có thể làm nhân cho 

các kiết sử, đem đến mọ褐thứ khổ cho chúng sanh, ấy gọi là các thứ kiến.  Nghĩa 

chữ kiến sau sẽ nói rộng. 

Triền là mƣời triền:  Sân, dấu tội, ngủ say, ngủ gật, giỡn cợt, giao động, không 

tàm, không quý, xan tham, tật đố.  Lại nữa, hết thảy phiền não trói buộc tâm, đều 

gọi là triền. 

Phiền não là thứ có thể khiến tâm phiền muộn, vì có thể não loạn tâm nên gọi là 

phiền.  Phiền não có hai:  Là đắm trƣớc ở bên trong và đắm trƣớc ở bên ngoài. 

Thứ đắm trƣớc ở bên trong là năm kiến, nghi, mạn v.v…  Thứ đắm trƣớc ở bên 

ngoài là dâm, sân v.v… vô minh chung cả trong lẫn ngoài. 

Lại có năm thứ kiết, một thuộc ái và một thuộc kiến. 

Lại  có  ba  thứ,  một  thuộc  dâm,  một  thuộc  sân  và  một  thuộc  si,  ấy  gọi  là  phiền 

não. 

Triền, có ngƣời nói mƣời triền, có ngƣời nói năm trăm triền. 

Phiền não là hết thảy kiết sử.  Kiết có chín, sử có bảy, hiệp thành chín mƣơi tám 

kiết (ba mƣơi ở Dục giới, ba mƣơi mốt ở Sắc giới, ba mƣơi mốt ở Vô Sắc giới). 

Nhƣ Ca-chiên-diên ở trong A-tỳ-đàm nghĩa thuyết:  Mƣời triền và chín mƣơi tám 

kiết là một trăm lẻ tám phiền não.  Trong A-tỳ-đàm của Độc tử thì số kiết sử cũng 

đồng, còn triền có năm trăm. 

Các phiền não nhƣ vậy, Bồ-tát dùng mọi phƣơng tiện để tự dứt, cũng có phƣơng 

tiện khôn khéo dứt các phiền não cho ngƣời khác.  Nhƣ lúc Phật tại thế, có ba 

anh em nhà nọ nghe ở nƣớc Tỳ-gia-ly có ngƣời kỹ nữ tên Yêm-la-bà-l褐ở thành 

Xá-bà-đề có ngƣời kỹ nữ tên Tu-mạn-na, ở thành Vƣơng-xá có ngƣời kỹ nữ tên 

Ƣu-bát-la-ban-na.  Cả ba ngƣời sau khi nghe ngƣời ta ca ngợi ba ngƣời con gái 

đoan chánh không ai bằng, thì ngày đêm chuyên nhớ, tâm đắm đuối không rời, 

bèn ở trong mộng thấy cùng hành sự, khi thức dậy suy nghĩ:  "Ngƣời con gái kia 

không  đến, ta cũng  không  đi, mà sao dâm sự đƣợc thành?"  Nhân đó mà tỉnh 

ngộ:  "Hết thảy các pháp đều nhƣ vậy chăng?"  Liền đi đến chỗ Bồ-tát Bạt-đà-ba-

la  hỏi  việc  ấy.   Bạt-đà-ba-la  đáp:   "Các  pháp  thật  nhƣ  vậy,  đều  từ  tâm  niệm 

sanh".   Nhƣ  vậy,  các  thứ,  vì  ba  ngƣời  ấy  mà  phƣơng  tiện  khéo  nói  các  pháp 

Không.  Khi ấy, ba ngƣời liền chứng đƣợc A-bệ-bạt-trí. 

Các  Bồ-tát  ấy  cũng  nhƣ  vậy,  vì  các  chúng  sanh  mà  dùng  các  cách  khéo  léo 

thuyết pháp, dứt các kiến, triền, phiền não cho họ. 

Ấy gọi là hay đoạn các kiến, triền và các phiền não. 

KINH:  Du hý và xuất sanh trăm ngàn tam muội. 

LUẬN:  Các Bồ-tát tâm Thiền định điều hòa, có trí tuệ thanh tịnh và các phƣơng 

tiện nên hay xuất sanh các thứ Tam muội. 

Thế nào là Tam muội?  Thiện tâm trụ một chỗ không giao động, ấy gọi là Tam 

muội. 

Lại  có  ba  thứ  Tam  muội:   Có  giác  có  quán,  không  giác  có  quán,  không  giác 

không quán. 

Lại có bốn thứ Tam muội: Tam muội hệ thuộc Dục giới, Tam muội hệ thuộc Sắc 

giới,  Tam  muội  hệ  thuộc  Sắc  giới,  Tam  muội  hệ  thuộc  Vô  Sắc  giới,  Tam  muội 

không hệ thuộc.  Trong ấy đƣợc dùng đến là Bồ-tát tam muội.   Nhƣ trƣớc nói, 

đối với Phật tam muội chƣa đƣợc viên mãn, phải siêng hành siêng tu, nên nói là 

hay phát sanh. 

Hỏi:  Bồ-tát vì sao xuất sanh và dạo chơi trong năm ngàn Tam muội ấy? 

Đáp:  Chúng sanh vô lƣợng, tâm hạnh chẳng đồng, có kẻ lợi căn có kẻ độn căn, 

đối với các kiết sử, có dày có mỏng.  Thế nên Bồ-tát thực hành trăm ngàn Tam 

muội để dứt trần lao cho họ, cũng nhƣ muốn làm cho ngƣời nghèo trở nên giàu 

to, thì phải chuẩn bị các thứ tài vật, tất cả đƣợc đầy đủ vậy sau mới có thể cứu 

vớt ngƣời nghèo.  Lại nhƣ ngƣời muốn trị bệnh cho mọi ngƣời, thì phải chuẩn bị 

các thứ thuốc vậy sau mới trị đƣợc.  Bồ-tát cũng nhƣ vậy, muốn rộng độ chúng 

sanh nên thực hành các thứ Tam muội. 

Hỏi:  Chỉ nên xuất sanh các thứ Tam muội ấy, cớ gì lại dạo chơi trong đó? 

Đáp:  Tâm Bồ-tát xuất sanh các Tam muội, lại vui thích ra vào tự tại nên gọi là 

chơi, chứ không phải lối chơi giỡn theo ái kiết. 

Hý (chơi giỡn) tức là tự tại, nhƣ sƣ tử giữa bầy nai, tự tại không sợ nên gọi là 

hý.  Các Bồ-tát ấy đối với các tam muội có sức tự tại, hay ra hay vào cũng nhƣ 

vậy.  Các ngƣời khác đối với Tam muội, có thể tự tại vào mà không thể tự tại trú, 

và tự tại ra; có thể tự tại trú, không thể tự tại vào, tự tại ra; có thể tự tại ra, không 

thể tự tại trú, tự tại vào; có thể tự tại vào, tự tại trú, không thể tự tại ra; có thể tự 

tại trú, tự tại ra, không thể tự tại vào.  Bồ-tát ấy có thể tự tại đủ ba cách, nên nói 

là du hý và xuất sanh trăm ngàn Tam muội. 

KINH:  Các Bồ-tát thành tựu vô lƣợng các thứ công đức nhƣ vậy. 

LUẬN:  Các Bồ-tát ấy thành tựu vô lƣợng công đức nhƣ vậy, là các Bồ-tát cộng 

trú với Phật. 

Muốn tán thán công đức kia, trải vô lƣợng ức kiếp, không thể cùng tận; vì vậy 

nên nói thành tựu vô lƣợng công đức. 

KINH:   Các  ngài  tên  là  Kiền-đà-la  Bồ-tát  (Tàu  dịch  Thiện  Thủ),  Lạt-na-na-già-la 

Bồ-tát  (Tàu  dịch  Bảo  Tích),   Đạo  sƣ  Bồ-tát,   Na-la-đạt  Bồ-tát,  Tinh-đắc  Bồ-tát, 

Thủy  Thiên  Bồ-tát,  Chủ  Thiên  Bồ-tát,  Đại-ý  Bồ-tát,  Ích-Ý  Bồ-tát,  Tăng-ý  Bồ-tát, 

Bất-hƣ-kiến Bồ-tát, Thiện-tấn Bồ-tát, Thế Thắng Bồ-tát, Thƣờng cần Bồ-tát, Bất-

xả-tinh-tấn  Bồ-tát,  Nhật-tạng  Bồ-tát,  Bất-khuyến-ý  Bồ-tát,  Quán-Thế-Âm  Bồ-tát, 

Văn-thù-sƣ-lợi Bồ-tát (Tàu dịch Diệu-đức), Chấp-bảo-ấn Bồ-tát, Thƣờng-cử-thủ 

Bồ-tát, Di-lặc Bồ-tát … Vô lƣợng trăm ngàn vạn ức na-do-tha các Bồ-tát Ma-ha-

tát nhƣ vậy đều là bậc bổ xứ kế thừa Tôn vị. 

LUẬN:   Các  Bồ-tát  nhƣ  vậy  cùng  trú  với  Phật  ở  trong  núi  Kỳ-xà-quật  thành 

Vƣơng-xá. 

Hỏi: :   Các Bồ-tát nhƣ vậy rất nhiều, vì sao chỉ kể tên hai mƣơi hai vị Bồ-tát? 

Đáp:  Các Bồ-tát có vô lƣợng trăm ngàn vạn ức, không thể nói hết, nếu nói hết 

thì văn tự không chép đủ.  Trong đây Bồ-tát có hai hạng là cƣ gia và xuất gia. 

Mƣời sáu Bồ-tát nhƣ Thiện thủ v.v… là Bồ-tát cƣ gia.  Bạt-đà-bà-la là Bồ-tát cƣ 

gia, ngƣời cũ ở thành Vƣơng-xá.  Bảo-tích Vƣơng tử Bồ-tát là ngƣời nƣớc Tỳ-

xá-ly.  Tinh đắc trƣởng giả tử Bồ-tát là ngƣời nƣớc Chiêm-ba.  Đạo sƣ sƣ sĩ Bồ-

tát  là  ngƣời  Xá-bà-đề.   Từ  thị,  Diệu-đức  Bồ-tát  v.v…  là  Bồ-tát  xuất  gia.   Quán 

Thế Âm Bồ-tát v.v… từ Phật độ tha phƣơng đến.  Nếu nói cƣ gia là đã gần hết 

thảy Bồ-tát cƣ gia.  Nói Bồ-tát xuất gia, Bồ-tát tha phƣơng cũng nhƣ vậy. 

Hỏi:  Thiện Thủ Bồ-tát có gì thù thắng mà kể ra trƣớc hết?  Nếu vì lớn nên kể 

trƣớc, thì nên kể đến Bồ-tát Biến-cát, Quán Thế Âm, Đắc Đại Thế Chí v.v…  Nếu 

vì nhỏ nên kể trƣớc, thì nên kể các Bồ-tát nhục thân sơ phát ý (tâm)? 

Đáp:  Không vì lớn, không vì nhỏ, mà vì Thiện Thủ Bồ-tát là ngƣời cũ của thành 

Vƣơng-xá, lớn hơn cả trong hàng Bạch y Bồ-tát.  Phật ở thành Vƣơng-xá, muốn 

thuyết  Bát-nhã  Ba-la-mật,  vì  vậy  nên  nói  đến  Thiện  Thủ  trƣớc  hết.   Lại  nữa, 

Thiện Thủ Bồ-tát có vô lƣợng các thứ công đức, nhƣ trong Ban-châu tam muội, 

Phật tự hiện ra ở trƣớc tán thán công đức kia. 

Hỏi:  Nếu Di-lặc Bồ-tát đáng xƣng là bổ xứ, thì các Bồ-tát khác sao cũng nói là 

kế thừa tôn vị? 

Đáp: Các Bồ-tát  ấy ở Phật độ mƣời phƣơng, đều là vị Phật bổ xứ. 





Chƣơng 12 

GIẢI THÍCH: TAM MUỘI 

KINH: Bấy giờ Thế Tôn tự trải tòa Sƣ tử, ngồi kiết-già, mình thẳng, buộc niệm ở 

trƣớc, vào Tam muội vƣơng tam muội, hết thảy Tam muội đều nhập  vào trong 

đó. 

LUẬN:  

Hỏi: Phật có thị giả và các Bồ-tát, vì sao Ngài tự trải toà Sƣ tử? 

Đáp:  Việc  ấy  là  Phật  hóa  thành,  muốn  để  cho  thích  hợp  với  đại  chúng;  vì  vậy 

nên A-nan không thể đƣợc trải. 

Lại nữa, tâm Phật hóa làm cho nên nói là tự trải. 

Hỏi: Sao gọi là toà Sƣ tử? Ấy là Phật tự hóa làm Sƣ tử hay là có Sƣ tử thật đến, 

hay là vàng bạc cây đá làm Sƣ tử? Lại Sƣ tử không phải là giống thú hiền, Phật 

không cần đến, cũng không nhân duyên, cho nên nó không nên đến? 

Đáp: Đây hiệu là Sƣ tử chứ không phải là thật Sƣ tử . Phật là Sƣ tử trong loài 

nguời,  nên  chỗ  Phật  ngồi,  hoặc  giƣờng,  hoặc  trên  đất,  đều  gọi  là  tòa  Sƣ  tử  . 

Cũng nhƣ nay chỗ Quốc vƣơng ngồi cũng gọi toà Sƣ tử. 

Lại nữa, vua gọi ngƣời dũng kiện cũng gọi là nhân Sƣ tử, ngƣời xƣng hô Quốc 

vƣơng  cũng  gọi  là  nhân  Sƣ  tử.  Lại  nhƣ  Sƣ  tử,  giữa  loài  thú  bốn  chân,  đi  một 

mình không sợ, chiết phục đƣợc hết thảy. Phật cũng nhƣ vậy, ở trong chín mƣơi 

sáu thứ ngoại đạo, hàng phục tất cả mà không sợ sệt, nên gọi là Sƣ tử ngƣời. 

Hỏi: Có nhiều cách ngồi, sao Phật chỉ dùng cách ngồi kiết-già? 

Đáp: Trong các cách ngồi, cách ngồi kiết-già an ổn nhất, không mệt mỏi. Ấy là 

cách ngồi của ngƣời tọa thiền nhiếp trú tay chân, tâm cũng không tán loạn. 

Lại là cách an ổn nhất trong bốn oai nghi của thân. Thiền tọa ấy là cách ngồi để 

thủ đạo,  Ma  vƣơng  trông thấy, tâm nó lo sợ. Ngồi nhƣ  vậy  là pháp của ngƣời 

xuất  gia,  ngồi  kiết-già  phu  tọa  dƣới  rừng  cây,  chúng  nhân  trông  thấy  đều  rất 

hoan hỷ, cho rằng đạo nhân nhƣ vậy chắc chắn đƣợc đạo, nhƣ kệ nói: 

"Nếu kiết già phu tọa, 

Thân an vào Tam muội, 

Oai đức ngƣời kính ngƣỡng, 

Nhƣ mặt trời chiếu thiên hạ. 

Trừ ngủ, biếng, che tâm, 

Thân nhẹ không mệt mỏi, 

Giác ngộ cũng dễ dàng, 

Yên nhƣ rồng cuộn khúc, 

Thấy vẻ ngồi kiết già, 

Ma vuơng cũng sầu sợ, 

Huống gì ngƣời nhập đạo, 

Ngồi yên không lay động". 

Vì vậy nên ngồi kiết-giàphu. 

Lại  nữa  Phật  dạy  đệ  tử  nên  ngồi  nhƣ  thế.  Có  bọn  ngoại  đạo,  hoặc  thƣờng  co 

chân để cầu đạo, hoặc thƣờng đứng, hoặc vác chân, điên cuồng nông nỗi nhƣ 

vậy, tâm chìm biển tà, tình không an ổn; vì vậy Phật dạy đệ tử kiết-giàthân ngồi 

thẳng.  Vì  sao  thân  thẳng?  Vì  tâm  dễ  chánh,  thân  ngồi  thẳng  thời  tâm  không 

biếng nhác, đoan tâm chánh ý, buộc niệm ở trƣớc, nếu tâm chạy loạn, nhiếp nó 

trở  lại;  vì  muốn  vào  Tam  muội  nên  các  niệm  chạy  loạn  cũng  đều  nhiếp  nó  lại. 

Buộc niệm nhƣ vậy vào Tam muội vƣơng tam muội. 

Sao gọi là Tam muội  vƣơng tam muội?  Tam muội  ấy tự tại  bậc nhất  giữa các 

Tam muội, có thể duyên vô lƣợng các pháp tƣớng, nhƣ vua là bậc nhất giữa mọi 

ngƣời,  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng  là  bậc  nhất  giữa  các  vua,  Phật  là  bậc  nhất 

giữa hết thảy trên trời dƣới trời. Tam muội này cũng nhƣ vậy, là bậc nhất giữa 

các Tam muội. 

Hỏi:  Nếu  do  Phật  lực  thì  hết  thảy  Tam  muội  đều  nên  bậc  nhất,  cớ  sao  chỉ  gọi 

Tam muội vƣơng là bậc nhất? 

Đáp: Tuy là nói do thần lực của Phật, mà các Tam muội của Phật hành trì đều 

bậc  nhất,  nhƣng  trong  các  pháp  phải  có  sự  sai  khác.  Nhƣ  các  trân  bảo  của 

Chuyển luân Thánh vƣơng, tuy hơn châu báu của các vua, nhƣng trong đó trân 

bảo ấy tự có sai khác, quý tiện rất khác nhau. 

Tam muội vƣơng tam muội ấy nhiếp vào định nào? Có tƣớng gì? Có ngƣời nói: 

Tam muội vƣơng tam muội gọi là tƣớng tự tại, nhiếp thuộc năm uẩn hiện ở trong 

Thiền thứ tƣ, vì sao? Vì chƣ Phật ở trong Thiền thứ tƣ thực hành Kiến đế đạo, 

chứng đƣợc A-na-hàm, tức thời trong mƣời tám chi thiền tâm mà chứng đƣợc 

Phật đạo, ở trong Thiền thứ tƣ  mà  xả thọ mạng,  và từ trong Thiền thứ tƣ khởi 

lên mà nhập Vô-dƣ Niết-bàn. Ở trong Thiền thứ tƣ có Tám sanh trú xứ, Tám bội 

xả, Tám thắng xứ, Mƣời nhất thiết nhập, phần nhiều ở trong Thiền thứ tƣ. Thiền 

thứ tƣ gọi là bất động, pháp thiền đị.nh không ngăn ngại. Ở trong Dục giới, các 

dục ngăn ngại tâm thiền định. Trong Sơ thiền, giác quán làm tâm động. Trong 

Nhị  thiền,  sự  mừng  lớn  làm  tâm  động.  Trong  Tam  thiền,  sự  vui  lớn  làm  tâm 

động. Trong Tứ thiền thì không động. 

Lại nữa, ở Sơ thiền bị lửa đốt; ở Nhị thiền bị nƣớc ngập; ở Tam thiền bị gió thổi; 

ở Tứ thiền không bị ba thứ hoạn nạn đó. Ở đây không còn hơi thở ra vào,  xả 

niệm thanh tịnh; vì vậy nên Vƣơng tam muội nếu ở trong Thiền thứ tƣ, thời nhƣ 

vật báu tốt cất trong kho tốt. 

Lại có ngƣời nói: Tam muội của Phật, ai biết đƣợc tƣớng đó? Hết thảy các Phật 

pháp, nhất tƣớng vô tƣớng, vô lƣợng vô số, không thể nghĩ bàn. Các Tam muội 

khác còn không thể lƣờng, không thể đếm, không thể nghĩ bàn, huống gì Tam 

muội vƣơng tam muội? Tam muội nhƣ thế, duy có Phật biết đƣợc. Nhƣ thần túc, 

sự trì giới của Phật còn không thể biết, huống là Tam muội vƣơng tam muội? 

Lại nữa, Tam muội vƣơng tam muội, hết thảy các Tam muội đều vào trong đó, 

nên  gọi  là  Tam  muội  vƣơng  tam  muội.  Cũng  nhƣ  ở  Diêm-phù-đề,  ngàn  sông 

muôn  dòng  đều  chảy  vào  biển,  cũng  nhƣ  tất  cả  nhân  dân  đều  thuộc  Quốc 

vƣơng. 

Hỏi:  Phật  có  Nhất  thiết  trí,  không  gì  không  biết;  cớ  sao  phải  vào  Tam  muội 

vƣơng tam muội này, vậy sau mới biết? 

Đáp: Vì muốn chỉ rõ trí tuệ từ nhân duyên sanh, để ngăn bọn ngoại đạo mà nói 

trí tuệ của chúng ta trong tất cả thời là thƣờng có, thƣờng biết; vì vậy nên nói 

Phật nhập vào Tam muội vƣơng tam muội thời biết, không vào thời không biết. 

Hỏi: Nếu nhƣ vậy, thời Phật lực giảm yếu? 

Đáp: Lúc muốn nhập Tam muội  vƣơng  tam muội, không phải là khó, nghĩ  đến 

liền đƣợc, không phải nhƣ hàng Thanh-văn, Bích-chi Phật, các tiểu Bồ-tát, gắng 

sức cầu nhập. 

Lại  nữa,  nhập  vào  trong  Tam  muội  vƣơng  tam  muội  ấy,  khiến  sáu  thần  thông 

thhông suốt mƣời phƣơng, không hạn không lƣợng. 

Lại nữa, Phật nhập vào Tam muội vƣơng tam muội, thời biến hóa đủ thứ, hiện 

đại thần lực. Nếu không nhập vào Tam muội vƣơng tam muội mà hiện thần lực, 

thời có ngƣời tâm nghĩ: "Đó là Phật dùng huyễn lực, chú thuật, hoặc là đại lực 

long thần, hoặc là trời chứ không phải ngƣời", vì sao? Vì thấy một thân xuất ra 

vô lƣợng thân, các thứ quang minh biến hóa nên cho là không phải ngƣời; vì để 

đoạn chỗ nghi đó, nên Phật nhập vào Tam muội vƣơng tam muội. 

Lại nữa, Phật nếu vào các tam muội khác thời hàng chƣ thiên, Thanh-văn, Bích-

chi Phật có thể lƣờng biết. Tuy nói Phật thần lực là lớn mà còn có thể biết, thời 

tâm cung kính không nặng, vì vậy nên vào trong Tam muội vƣơng tam muội, để 

hết thảy chúng Thánh, cho đến Thập trụ Bồ-tát không thể lƣờng biết, không biết 

tâm  Phật  nƣơng  ở  đâu,  duyên  ở  đâu;  vì  vậy  nên  Phật  nhập  vào  Tam  muội 

vƣơng tam muội. 

Lại nữa, Phật có khi phóng ánh sáng lớn, hiện thần lực lớn, nhƣ khi sanh, khi 

đắc đạo, khi bắt đầu Chuyển pháp luân, khi chƣ thiên, Thánh nhân hòa hiệp tập 

hội lớn, hoặc khi tồi phá mgoại đạo đều phóng hào quang lớn. Nay muốn hiện 

sự  thù  thắng  đó  nên  phóng  ánh  sáng  lớn,  khiến  mƣời  phƣơng  hết  thảy  trời, 

ngƣời, chúng sanh, và các A-la-hán, Bích-chi Phật, Bồ-tát đều đƣợc thấy, biết; vì 

vậy nên Phật nhập vào Tam muội vƣơng tam muội. 

Lai nữa, ánh sáng, thần lực có hạ, trung, thƣợng. Chú thuật, huyễn thuật làm ra 

ánh  quang,  biến  hóa  là  hạ.  Chƣ  thiên,  Long  thần  đƣợc  quả  báo  có  ánh  sáng, 

thần lực là trung. Vào các tam muội, do tâm lực và công đức đời nay, mà phóng 

ánh sáng lớn, hiện thần lực lớn là thƣợng; vì vậy nên Phật vào Tam muội vƣơng 

tam muội. 

Hỏi: Nhƣ các Tam muội có mỗi mỗi tƣớng, thế nào hết thảy tam muội đều vào 

trong đó? 

Đáp: Khi đƣợc Tam muội vƣơng tam muội, thì hết thảy Tam muội đều đƣợc, nên 

nói đều vào trong đó. Do sức của Tam muội ấy, mà hết thảy các Tam muội đều 

đƣợc, vô lƣợng vô số, không thể nghĩ bàn, vì vậy gọi là vào. 

Lại  nữa,  vào  trong  Tam  muội  vƣơng  tam  muội  ấy,  thời  hết  thảy  Tam  muội,  hễ 

muốn vào liền vào. 

Lại  nữa,  vào  trong  Tam  muội  vƣơng  tam  muội  ấy  thời  có  thể  quán  hết  thảy 

tƣớng Tam muội, nhƣ ở trên núi nhìn xuống. 

Lại nữa, Phật vào trong Tam muội vƣơng tam muội ấy, thời có thể quán hết thảy 

mƣời phƣơng thế giới, cũng có thể quán hết thảy chúng sanh; vì vậy nên Phật 

vào Tam muội vƣơng tam muội. 

KINH: Bấy giờ, Thế Tôn từ Tam muội an lành mà khởi, dùng Thiên nhãn quán 

xem thế giới, toàn thân mỉm cƣời. 

LUẬN: 

Hỏi: Sao Thế Tôn vào Tam muội vƣơng tam muội, không thi tác gì, mà từ định 

khởi dậy, quán xem thế giới? 

Đáp: Phật vào Tam muội vƣơng tam muội thời hết thảy Phật pháp bảo tạng đều 

khai  mở,  đều  xem  thấy.  Ở  trong  Tam  muội  vƣơng  tam  muội  ấy  xem  xong,  tự 

nghĩ "Pháp tạng này của ta vô lƣợng vô số, không thể nghĩ bàn", vậy sau mới từ 

Tam  muội  an  tƣờng  mà  khởi,  dùng  Thiên  nhãn  quán  xem  chúng  sanh,  biết 

chúng sanh nghèo khổ, Pháp tạng này từ nhân duyên mà đƣợc, hếy thảy chúng 

sanh cũng đều có thể đƣợc, chỉ vì ở trong si mê, không biết cầu tìm; vì vậy nên 

toàn thân mỉm cƣời. 

Hỏi:  Phật  có  Phật  nhãn,  Huệ  nhãn,  Pháp  nhãn  hơn  Thiên  nhãn,  sao  lại  dùng 

Thiên nhãn quán xem thế giới? 

Đáp:  Vì  Nhục  nhãn  thì  thấy  không  khắp.  Tuệ  nhãn  thì  biết  thật  tƣớng  của  các 

pháp, 

Pháp  nhãn  thì  thấy  ngƣời  ấy  dùng  phƣơng  tiện  gì,  hành  pháp  gì  mà  đắc  đạo. 

Phật nhãn thì hết thảy pháp hiện tiền đều biết rõ ràng; còn Thiên nhãn thì thấy 

thế  giới  và  chúng  sanh  không  bị  chƣớng  ngại,  các  nhãn  khác  không  nhƣ  vậy. 

Tuệ  nhãn,  Pháp  nhãn,  Phật  nhãn  tuy  thắng  song  không  phải  để  thấy  chúng 

sanh. Muốn thấy chúng sanh, chỉ dùng hai nhãn là Nhục nhãn và Thiên nhãn; vì 

Nhục nhãn thấy không khắp bởi có chƣớng ngại, nên dùng Thiên nhãn mà xem. 

Hỏi: Nay mắt ấy ở nơi Phật, sao gọi là Thiên nhãn? 

Đáp:  Mắt ấy phần  nhiều ở chƣ Thiên. Thiên nhãn trông thấy không bị chƣớng 

ngại núi vách, cây cối. Nếu ngƣời do sức tu hành tinh tấn, trì giới, thiền định mà 

có đƣợc, không phải phần có đƣợc từ khi sanh ra; vì vậy nên gọi là Thiên nhãn. 

Lại nữa, ngƣời phần nhiều tôn quí trời, lấy trời làm chúa. Phật theo lòng ngƣời; 

vì vậy nên gọi là thiên nhãn. 

Lại nữa, trời có ba thứ là: Danh thiên, Sanh thiên, Tịnh-thiên. Danh thiên (Trời 

trên danh xƣng) nhƣ Thiên vƣơng, Thiên tử. Sanh thiên (Trời theo nơi sanh) là 

Đế thích, Phạm vƣơng, chƣ Thiên. Tịnh-thiên (Trời theo nghĩa có đức thanh tịnh) 

là Phật, Bích-chi Phật, A-la-hán. Tôn quý nhất trong hàng Tịnh-thiên là Phật, nên 

nay nói Thiên nhãn, cũng không lỗi. 

Thiên nhãn quán xem thế giới là, vì chúng sanh thƣờng cầu an vui mà lại bị khổ, 

tâm đắm trƣớc tự ngã mà tâm ấy thật không tự ngã. Chúng sanh thƣờng sợ khổ 

mà thƣờng hành khổ, nhƣ ngƣời mù tìm con đƣờng tốt lại bị sa hố sâu. Quán 

các thứ nhƣ vậy song, toàn thân mỉm cƣời. 

Hỏi:  Cƣời  từ  miệng  phát  ra,  hoặc  là  con  mắt  cƣời,  nay  cớ  sao  nói  toàn  thân 

cƣời? 

Đáp: Phật là bậc tôn quí tự tại trong thế giới, có thể khiến toàn thân nhƣ miệng, 

nhƣ mắt, cho nên đều có thể cƣời. 

Lại nữa, hết thảy lỗ chân lông đều mở  ra, cho nên gọi là cƣời. Do miệng cƣời 

hoan hỷ nên tất cả lỗ chân lông đều mở ra. 

Hỏi: Phật là đấng chí tôn chí trọng, vì sao lại cƣời? 

Đáp: Nhƣ đại địa, không vì vô sự và tiểu nhân duyên mà rung động. Phật cũng 

nhƣ vậy, nếu vô sự và tiểu nhân duyên thời không cƣời. Nay vì đại nhân duyên 

nên toàn thân cƣời. Thế nào là đại? Phật muốn thuyết Đại Bát-nhã Ba-la-mật, vô 

ƣơng vô số chúng sanh sẽ nối giống Phật, ấy là đại nhân duyên. 

Lại nữa, Phật nói: "Ta đời đời từng làm tiểu trùng, ác nhân, dần dần nhóm các 

thiện căn, đƣợc đại trí tuệ, nay tự thành Phật, thần lực vô lƣợng, tối thƣợng tối 

đại. Hết thảy chúng sanh cũng có thể đƣợc nhƣ vậy, tại sao luống chịu khổ nhọc 

mà lại đọa chỗ nhỏ?"; vì vậy nên cƣời. 

Lại nữa, có nhân nhỏ mà quả to, duyên ít mà báo lớn nhƣ cầu Phật đạo, chỉ tán 

thán một bài kệ, một lần xƣng Nam Mô Phật, đốt một nén hƣơng, mà chắc chắn 

đƣợc làm Phật, huống gì nghe hiểu các pháp thật bất sanh bất diệt, không bất 

sanh bất diệt, mà nhân duyên hành nghiệp cũng không mất; vì việc ấy nên cƣời. 

Lại  nữa,  tƣớng  Bát-nhã  Ba-la-mật  thanh  tịnh  nhƣ  hƣ  không,  không  thể  cho, 

không thể lấy, Phật dùng các phƣơng tiện quang minh thần đức, để giáo hóa hết 

thảy chúng sanh, khiến tâm điều nhu, vậy sau mới có thể tín thọ Bát-nhã Ba-la-

mật; vì vậy, nên nhân đó mà cƣời và phóng quang. 

Cƣời  có  các  nhân  duyên:  Có  ngƣời  hoan  hỷ  mà  cƣời,  có  ngƣời  sân  nhuế  mà 

cƣời,  có  ngƣời  khinh  ngƣời  mà  cƣời,  có  ngƣời  thấy  sự  lạ  mà  cƣời,  có  ngƣời 

thấy  việc đáng hổ thẹn mà cƣời, có ngƣời  thấy phƣơng khác phong tục lạ mà 

cƣời, có ngƣời thấy việc hy hữu khó đƣợc mà cƣời. Nay là việc hy hữu khó nhất: 

Các pháp tƣớng vốn bất sanh bất diệt, chơn không vô tự vô danh, vô ngôn vô 

thuyết, mà muốn tác danh lập tự để nói cho chúng sanh, khiến đƣợc giải thoát, 

ấy là sự khó nhất. Cũng nhƣ đống lửa lớn trăm do tuần, có ngƣời đội cỏ khô, đi 

qua trong lửa mà không bị cháy một ngọn lá, ấy là rất khó. Chƣ Phật cũng nhƣ 

vậy,  mang  các  cổ  danh  tự  của  vạn  pháp,  vào  trong  thật  tƣớng  các  pháp  mà 

không bị ngọn lửa nhiễm trƣớc bốc cháy, đi thẳng qua vô ngại; ấy là rất khó. Vì 

việc  khó  ấy  nên  cƣời.  Nhƣ  vậy,  các  việc  khó  hy  hữu,  cho  nên  toàn  thân  mỉm 

cƣời. 







Chƣơng 13 

GIẢI THÍCH:  PHÓNG QUANG 

KINH:  Từ trong tƣớng bánh xe ngàn căm dƣới bàn chân, phóng ra sáu trăm vạn 

ức ánh sáng. 

LUẬN:  Hỏi:  Phật vì sao trƣớc tiên phóng ánh sáng nơi thân? 

Đáp:  Đã đáp ở trong đoạn nói về nhân duyên cƣời trên kia, nay sẽ nói thêm:  Có 

ngƣời thấy Phật vô lƣợng thân phóng ánh sáng lớn, sanh lòng thanh tịnh cung 

kính, biết đó không phải là ngƣời thƣờng. 

Lại  nữa,  Phật  muốn  hiện  tƣớng  bắt  đầu  của  ánh  sáng  trí  tuệ  nên  trƣớc  tiên 

phóng ra thân quang, chúng sanh biết Phật thân quang đã hiện, thì trí tuệ quang 

cũng sẽ xuất hiện. 

Lại nữa, hết thảy chúng sanh thƣờng đắm trƣớc dục lạc, trong ngũ dục, sắc là 

đầu tiên.  Khi thấy ánh sáng nhiệm màu nầy, tâm chắc ƣa thích, mà xả bỏ các 

vui cũ, khiến tâm dần dần ly dục, vậy sau nói trí tuệ cho. 

Hỏi:  Các thiên nhân khác cũng có thể phóng quang, vậy Phật phóng quang có 

gì sai khác? 

Đáp:  Các thiên nhân tuy có thể phóng quang, nhƣng có hạn lƣợng. Mặt trời mặt 

trăng chỉ chiếu trong tứ thiên hạ; còn Phật phóng quang chiếu khắp Tam thiên 

đại  thiên  thế  giới,  từ  Tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  xuất  ra  chiếu  khắp  đến  hạ 

phƣơng.     Ánh  sáng  của  ngƣời  khác  chỉ  làm  cho  ngƣời  hoan  hỷ  mà  thôi,  còn 

Phật  phóng  quang,  có  thể  khiến  hết  thảy  ngƣời  nghe  pháp  đắc  độ;  vì  thế  cho 

nên khác. 

Hỏi:  Nhƣ trong một thân, đầu ở trên hết, sao lại trƣớc tiên từ dƣới chân phóng 

quang? 

Đáp:  Thân đƣợc trụ đều do chân.  Lại nữa, trong một thân, tuy đầu quý mà chân 

tiện,  Phật  không  tự  quý  ánh  sáng,  không  vì  lợi  dƣỡng,  vì  thế  nên  ở  chỗ  tiện 

phóng quang. 

Lại nữa, các Rồng, Rắn lớn, Quỷ thần từ trong miệng tuôn ánh sáng, độc hại vật 

trƣớc  mặt.   Nếu  Phật  từ  miệng  phóng  ánh  sáng,  chúng  sanh  sẽ  sợ  hãi:   Ánh 

sáng lớn gì thế, lại sợ bị hại?  Cho nên Phật từ dƣới chân phóng quang. 

Hỏi:   Dƣới  chân  có  sáu  trăm  vạn  ức  ánh  sáng,  cho  đến  nhục  kế,  là  đều  đếm 

đƣợc,  còn  không  thể  chiếu  khắp  Tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  huống  gì  mƣời 

phƣơng? 

Đáp:  Thân quang ấy là gốc của các ánh sáng, từ gốc ra chi lƣu vô lƣợng vô số. 

Cũng nhƣ con trùng Ca-la-cầu-la, thân nó bé tí, song gặp gió thì to dần, cho đến 

có  thể  nuốt  hết  tất  cả.   Ánh  sáng  cũng  nhƣ  vậy,  có  thể  độ  đƣợc  chúng  sanh, 

càng tăng đến vô hạn. 

KINH:  Mƣơì ngón chân, hai mắt cá, hai bắp chân, hai đầu gối, hai bắp vế, lƣng, 

xƣơng sống, bụng, lỗ rốn, tim, chữ vạn ở ngực, vai, cánh tay, mƣời ngón tay, cổ, 

miệng, bốn mƣơi cái răng, hai lỗ mũi, hai mắt, hai tai, tƣớng lông trắng, nhục kế, 

mỗi mỗi phóng ra sáu trăm vạn ức ánh sáng. 

LUẬN: Hỏi:  Ánh sáng dƣới chân có thể chiếu đến Tam thiên đại thiên vàmƣời 

phƣơng thế giới, thì mỗi mỗi thân phần có phóng ra sáu trăm vạn ức ánh sáng 

nữa để làm gì? 

Đáp:   Trƣớc  tôi  đã  nói  ánh  sáng  dƣới  chân  chỉ  chiếu  hạ  phƣơng,  các  phƣơng 

khác không chiếu, thế nên lại phóng ánh sáng nơi mỗi thân phần.  Có ngƣời nói:  

Trong  hết  thảy  thân  phần,  chân  là  chỗ  đứng,  cho  nên  rất  lớn,  các  phần  khác 

không đƣợc vậy, thế nên Phật trƣớc tiên từ dƣới chân phóng sáu trăm vạn ức 

ánh sáng để khai thị cho chúng sanh.  Nhƣ trong ba mƣơi hai tƣớng, đầu tiên 

gieo trồng dƣới chân để đƣợc an trú, thì hết thảy thân phần đều có thần lực. 

Hỏi:  Nƣơng Tam muội gì, nƣơng thần thông gì, nƣơng thiền định gì mà phóng 

ra ánh sáng ấy? 

Đáp:  Nƣơng  trong  Tam  muội  vƣơng  tam  muội,  phóng  ra  ánh  sáng  ấy,  nƣơng 

Nhƣ  ý  thông  trong  Lục  thông,  và  đệ  Tứ  thiền  trong  Tứ  thiền  mà  phóng  ra  ánh 

sáng ấy.  Trong đệ Tứ thiền, từ Hỏa thắng xứ , Hỏa nhất thiết xứ phóng ra ánh 

sáng. 

Lại nữa, lúc Phật mới sinh, lúc mới thành Phật, lúc bắt đầu  Chuyển pháp luân, 

đều  phóng  ra  vô  lƣợng  quang  minh  chiếu  khắp  mƣời  phƣơng,  huống  gì  lúc 

thuyết Đại Bát-nhã Ba-la-mật mà không phóng quang?  Cũng nhƣ châu báu của 

Chuyển luân Thánh vƣơng, thƣờng có ánh sáng chiếu quân binh của vua, bốn 

bên  đều  một  do  tuần.   Phật  cũng  nhƣ  vậy,  vì  có  duyên  của  chúng  sanh,  nếu 

không  vào  Tam  muội,  thì  hằng  phóng  ánh  sáng  thƣờng,  vì  sao?   Vì  các  pháp 

bảo của Phật thành tựu vậy. 

KINH:  Từ các ánh sáng ấy, xuất ra ánh sáng lớn, chiếu khắp Tam thiên đại thiên 

thế giới.  Từ Tam thiên đại thiên thế giới, chiếu khắp các thế giới nhiều nhƣ cát 

sông Hằng ở phƣơng Đông, phƣơng Nam, Tây, Bắc, bốn hƣớng trên dƣới cũng 

nhƣ vậy.  Nếu có chúng sanh gặp ánh sáng ấy, ắt đƣợc A-nậu-đa-la Tam-miệu 

Tam Bồ-đề.   Ánh sáng phóng ra quá hằng hà sa thế giới phƣơng Đông, cho đến 

mƣời phƣơng cũng nhƣ vậy. 

LUẬN:  Hỏi:  Nhƣ tƣớng lửa cháy bốc lên, tƣớng nƣớc thấm xuống, tƣớng gió đi 

ngang, ánh sáng ấy thuộc hơi lửa nên đi lên, làm sao biến khắp Tam thiên đại 

thiên thế giới vàmƣời phƣơng thế giới? 

Đáp:  Ánh sáng có hai thứ:  Một thuộc hơi lửa, một thuộc hơi nƣớc.  Ánh sáng 

mặt trời thuộc hơi lửa, ánh sáng mặt trăng thuộc hơi nƣớc.  Tƣớng của lửa tuy 

cháy  bốc  lên,  nhƣng  lửa  trong  thân  ngƣời,  trên  dƣới  biến  khắp.   Lửa  mặt  trời 

cũng thế, cho nên tháng mùa hạ cả đất và nƣớc đều nóng; vì vậy, nên biết lửa 

không phải đều bốc lên. 

Lại nữa, ánh sáng ấy là Phật lực nên biến khắp mƣời phƣơng.  Cũng nhƣ chiếc 

cung mạnh điều khiển mũi tên, tùy nơi nhắm tới. 

Hỏi:  Vì sao trƣớc tiên chiếu phƣơng Đông, rồi sau mới chiếu phƣơng Nam, Tây, 

Bắc? 

Đáp:  Vì mặt trời mọc phƣơng Đông trƣớc tiên, nên Phật theo ý của chúng sanh, 

trƣớc tiên chiếu ở phƣơng Đông. 

Lại nữa, cùng một nghi nạn nhƣ nhau.  Nếu trƣớc tiên chiếu phƣơng Nam, thì sẽ 

hỏi  tại  sao  trƣớc  tiên  không  chiếu  phƣơng  Đông,  Tây,  Bắc?     Nếu  trƣớc  tiên 

chiếu phƣơng Tây, Bắc cũng thế thôi. 

Hỏi:  Ánh sáng bao lâu sẽ diệt? 

Đáp:   Phật  dùng  thần  lực,  muốn  còn  thì  còn,  xả  thần  lực  thì  diệt.   Phật  quang 

nhƣ ngọn đèn, thần lực nhƣ dầu, nếu Phật không xả thần lực thì ánh sáng không 

diệt. 

Hỏi:  Thế nào là Tam thiên đại thiên thế giới? 

Đáp:  Trong kinh Tạp A-hàm, Phật phân biệt nói:  Ngàn mặt trời, ngàn mặt trăng, 

ngàn Diêm-phù-đề, ngàn Cù-đà-ni, ngàn Uất-đan-la-việt, ngàn Phất-bà-đề, ngàn 

Tu-di-sơn,  ngàn  Tứ-thiên-vƣơng  thiên,  ngàn  Tam-thập-tam  thiên,  ngàn  Dạ-ma 

thiên, ngàn Đâu-suất-đà thiên, ngàn Hóa-tự-tại thiên, ngàn Tha-hóa-tự-tại thiên, 

ngàn  Phạm-thiên,  ngàn  Đại  Phạm  thiên.   Ấy  gọi  là  Tiểu  thiên  thế  giới,  tên  là 

Châu  l褐span  style="mso-spacerun:  yes">   Châu  l褐ồm  ngàn  thế  giới  làm  một 

Tiểu thiên thế giới.  Từ một kể đến ngàn, gọi là hai ngàn Trung  thiên thế giới. 

Lấy hai ngàn Trung thiên thế giới làm một, từ một kể đến ngàn, gọi là ba ngàn 

Đại thiên thế giới.  Ngàn đầu là Tiểu thiên, ngàn thứ hai là Trung thiên, ngàn thứ 

ba là đại thiên.  Số ngàn ngàn chồng lên, nên gọi là Đại thiên.  Quá hai ngàn lại 

thêm ngàn, nên gọi là Tam thiên, ấy là danh từ tập hợp.  Trăm ức nhật nguyệt 

cho  đến  trăm  ức  Đại  Phạm  thiên,  gọi  là  Tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  một  lần 

sanh, một lần diệt. 

Có  ngƣời  nói:   Thời  gian  trụ  là  một  kiếp,  thời  gian  diệt  là  một  kiếp,  trở  lại  thời 

gian sanh là một kiếp, ấy là Tam thiên đại thiên thế giới.  Đại kiếp cũng có ba thứ 

phá hoại (đại tam tai) là nƣớc, lửa, gió.  Tiểu kiếp cũng có ba thứ phá hoại (tiểu 

tam tai) là đao, binh, ôn dịch, cơ cẩn. 

Tam thiên đại thiên thế giới ấy ở giữa hƣ không, trên gió là nƣớc, trên nƣớc là 

đất, trên đất là ngƣời. 

Núi Tu-di có hai nơi:  Nơi Tứ-thiên-vƣơng ở và nơi Tam-thập-tam thiên ở, thừa 

ra là nơi trời Dạ-ma v.v… ở.  Do nhân duyên phƣớc đức, đất toàn bảy báu, gió 

nổi giữa không, cho đến trời Đại Phạm, đều là đất bảy báu, đều ở trên gió. 

Ánh  sáng  chiếu  khắp  Tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  ấy.   Ánh  sáng  quá  thừa  ra, 

chiếu đến hằng sa thế giới phƣơng Đông, phƣơng Nam, Tây, Bắc; bốn hƣớng 

trên, dƣới cũng nhƣ vậy. 

Hỏi:  Ánh sáng ấy chiếu khắp, tại sao không diệt? 

Đáp:   Ánh  sáng  lấy  thần  lực  của  Phật  làm  gốc,  gốc  còn  cho  nên  không  diệt. 

Cũng nhƣ suối Rồng, do sức Rồng mà nƣớc không khô.  Các ánh sáng ấy do 

tâm lực của Phật nên chiếu khắp mƣời phƣơng, trung gian không diệt. 

Hỏi:   Nhƣ  các  sông  lớn  trong  Diêm-phù-đề  cũng  có  sông  lớn  quá  hơn  sông 

Hằng, vì sao thƣờng chỉ nói Hằng hà sa? 

Đáp:  Cát ở sông Hằng nhiều, sông khác không bằng.    Lại nữa, sông Hằng là 

nơi Phật sanh, nơi Phật du hành, các đệ tử tận mắt thấy nên lấy làm ví dụ. 

Lại nữa, Phật ra đời tại Diêm-phù-đề, Diêm-phù-đề có bốn sông lớn, phát xuất ở 

phía Bắc, chảy vào trong bốn phƣơng đại hải.  Trong núi tuyết phía Bắc có ao A-

na-bà-bạt-đa, có hoa sen bảy báu sắc kim, lớn nhƣ tàng xe.  Long vƣơng A- bà-

bạt-đa  chính  là  đại  Bồ-tát  ở  đệ  thất  trụ.     Bốn  bên  áo  ấy,  có  bốn  dòng  nƣớc. 

Đông phƣơng hình đầu voi, Nam phƣơng hình đầu trâu, Tây phƣơng hình đầu 

ngựa, Bắc phƣơng hình đầu sƣ tử.  Đông phƣơng hình đầu voi, phát xuất sông 

Hằng, đáy sông có cát vàng.  Nam phƣơng hình đầu trâu, phát xuất sông Tân-

đầu;  đáy  sông  cũng  có  cát  vàng.   Tây  phƣơng  hình  đầu  ngựa,  phát  xuất  sông 

Bà-xoa;  đáy  sông  cũng  có  cát  vàng.     Bắc  phƣơng  hình  đầu  sƣ  tử,  phát  xuất 

sông Tƣ-đà; đáy sông cũng có cát vàng. 

Bốn sông ấy đều phát xuất ở Bắc sơn.  Sông Hằng phát xuất ở Bắc sơn chảy 

vào biển Đông.  Sông Tân-đầu phát xuất ở Bắc sơn chảy vào biển Nam.   Sông 

Bà-xoa  phát  xuất  ở  Bắc  sơn  chảy  vào  biển  Tây.   Sông  Tƣ-đà  phát  xuất  ở  Bắc 

sơn chảy vào biển Bắc.  Trong bốn sông ấy, sông Hằng lớn nhất.  Kinh thƣ của 

các ngƣời ở bốn phƣơng xa đều cho sông Hằng là sông phƣớc đức tốt lành, nếu 

ai vào đó tắm rửa thì các ác tội cấu đều trừ sạch, vì ngƣời ta kính thờ sông ấy, ai 

nấy đều biết, cho nên Phật lấy sông Hằng làm thí dụ. 

Lại nữa, tên của các sông khác ƣa thay đổi, tên của sông Hằng đời đời không 

thay đổi; vì vậy nên lấy cát sông Hằng làm thí dụ, không lấy các sông khác. 

Hỏi:  Cát trong sông Hằng có bao nhiêu? 

Đáp:  Hết thảy toán số không thể biết đƣợc, chỉ có Phật và pháp thân Bồ-tát mới 

biết  đƣợc  số  đó.  Phật  và  pháp  thân  Bồ-tát,  hết  thảy  vi  trần  trong  Diêm-phù-đề 

sanh, diệt, nhiều, ít, đều có thể đếm biết, huống gì là cát sông Hằng?  Nhƣ lần 

Phật  ngồi  dƣới  gốc  cây  trong  vƣờn  phía  ngoài  tinh  xá  Kỳ-Hoàn,  có  một  Bà-la-

môn đi đến chỗ Phật hỏi:  "Rừng cây này có bao nhiêu lá?"  Phật tức thời đáp 

lại:   "Có  bấy  nhiêu  lá".   Bà-la-môn  sanh  tâm  nghi:   "Lấy  ai  làm  chứng?"  Bà-la-

môn đi đến bên gốc cây, lấy một ít  lá trên cây rồi  dấu  kỹ đi trở lại  hỏi  Phật:   " 

Rừng cây này có bao nhiêu lá nhất định?"   Phật liền đáp:  "Nay thiếu mất bấy 

nhiêu lá".  Phật đã đúng nhƣ số lá của Bà-la-môn đã lấy mà trả lời.  Bà-la-môn 

biết rồi, tâm rất kính tín, cầu xin Phật cho xuất gia, về sau đƣợc chứng quảA-la-

hán, vì vậy, nên biết Phật có thể biết số cát sông Hằng. 

Hỏi:   Có  bao  nhiêu  ngƣời  gặp  ánh  sáng  của  Phật,  ắt  đƣợc  A-nậu-đa-la  Tam-

miệu  Tam  Bồ-đề?   Nếu  gặp  ánh  sáng  bèn  đắc  đạo,  Phật  có  tâm  đại  từ,  sao 

không thƣờng phóng ánh sáng để cho tất cả đắc đạo, cần gì phải trì giới, thiền 

định, trí tuệ, vậy sau mới đắc đạo? 

Đáp:  Chúng sanh do nhiều nhân duyên đắc độ chẳng đồng, có ngƣời do thiền 

định mà đắc độ, có ngƣời do trì giới thuyết pháp mà đắc độ, có ngƣời do ánh 

sáng chạm thân mà đắc độ.  Cũng nhƣ thành có nhiều cửa vào, mà nơi đi đến 

của mỗi cửa không khác.   Có ngƣời do ánh sáng chạm thân mà đắc độ, nhƣng 

cũng có ngƣời thấy ánh sáng hoặc chạm thân mà không đắc độ. 

KINH:  Bấy giờ, từ lỗ chân lông trên toàn thân của Thế Tôn cũng đều mỉm cƣời 

mà phóng ra các ánh sáng, chiếu khắp Tam thiên đại thiên thế giới, lại chiếu đến 

hằng hà sa thế giới khắp mƣời phƣơng, nếu có chúng sanh gặp ánh sáng ấy, ắt 

đƣợc A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ-đề. 

LUẬN:  Hỏi:  Trên kia, đã nói toàn thân mỉm cƣời; nay vì sao lại nói hết  thảy lỗ 

chân lông đều cƣời? 

Đáp:   Toàn  thân  mỉm  cƣời  là  phần  thô,  nay  hết  thảy  lỗ  chân  lông  đều  cƣời  là 

phần tế. 

Lại  nữa,  trƣớc  toàn  cả  thân  mỉm  cƣời,  ánh  sáng  có  số  lƣợng,  nay  hết  thảy  lỗ 

chân lông đều cƣời thì ánh sáng vô褐#7889; lƣợng. 

Lại  nữa,  trƣớc  gặp  ánh  sáng  của  toàn  thân  mà  chƣa  đắc  độ,  thì  nay  gặp  ánh 

sáng của lỗ chân lông liền đắc độ.  Cũng nhƣ rung cây lấy quả, quả chín rụng 

trƣớc, nếu chƣa rụng, lại rung tiếp lần sau.  Lại nhƣ bắt cá, lƣới trƣớc chƣa bắt 

hết, lƣới sau sẽ bắt.  Nhân duyên cƣời nhƣ trên đã nói. 

(Hết cuốn 7 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 8 

KINH:   Bấy  giờ,  Thế  Tôn  dùng  ánh  sáng  thƣờng  chiếu  khắp  ba  ngàn  đại  thiên 

thế giới, và đến thế giới của chƣ Phật nhiều nhƣ cát sông Hằng ở phƣơng Đông, 

cho đến mƣời phƣơng cũng nhƣ vậy.  Nếu có chúng sanh gặp đƣợc ánh sáng 

ấy, chắc chắn đƣợc A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ-đề. 

LUẬN: 

Hỏi: Trên đã toàn thân mỉm cƣời và lỗ chân lông phóng ánh sáng, nay vì sao còn 

phóng ánh sáng thƣờng để chiếu mƣời phƣơng? 

Đáp:  Có ngƣời thấy ánh sáng lạ, bảo đó không phải ánh sáng của Phật.  Thấy 

ánh sáng của Phật lớn dần thì tâm sanh hoan hỷ, nói đó  thật là ánh sáng của 

Phật, nên chắc chắn đạt đến A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ-đề. 

Hỏi:  Thế nào là ánh sáng thƣờng? 

Đáp:   Bốn  bên  thân  Phật  đều  có  ánh  sáng  một  trƣợng,  khi  Bồ-tát  sanh  ra  liền 

có.  Đó là trong ba mƣơi hai tƣớng gọi là tƣớng trƣợng quang. 

Hỏi:  Vì sao ánh sáng của Phật thƣờng một trƣợng mà không nhiều hơn? 

Đáp:  Ánh sáng thƣờng của chƣ Phật thì vô lƣợng, thƣờng chiếu mƣời phƣơng 

thế giới.  Đức Phật Thích-ca Mâu-ni có thần thông và thân quang vô lƣợng, hoặc 

một trƣợng, trăm trƣợng, ngàn trƣợng, vạn ức cho đến khắp ba ngàn đại thiên 

thế giới, cho đến cả mƣời phƣơng, nhƣ pháp thƣờng của chƣ Phật.  Nhƣng vì 

chúng  sanh  ở  trong  đời  ngũ  trƣợc  ít  đức  ít  trí,  nên  chỉ  hiện  ra  ánh  sáng  một 

trƣợng, nếu hiện ra ánh sáng nhiều hơn thì hiện chúng sanh phƣớc mỏng, căn 

độn, mắt không kham nổi ánh sáng đó. Nhƣ ngƣời thấy thân trời, thì con mắt bị 

mờ, vì ánh sáng mạnh mà mắt yếu.  Nếu chúng ta có lợi căn phƣớc trọng thời 

Phật sẽ hiện ra ánh sáng vô lƣợng. 

Lại  nữa,  có  ngƣời  do  thấy  ánh  sáng  thƣờng  của  Phật,  sanh  tâm  hoan  hỷ  mà 

đƣợc  đắc  độ,  cũng  nhƣ  Quốc  vƣơng  đem  đồ  ăn  thƣờng  còn  lại  cho  kẻ  dƣới, 

ngƣời nhận đƣợc rất vui. Phật cũng nhƣ vậy,  có ngƣời thấy các thứ  ánh sáng 

khác thì tâm không hoan hỷ, mà thấy ánh sáng thƣờng của Phật thì chắc chắn 

đạt đến A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ-đề. 

KINH:  Bấy giờ, Thế Tôn hiện ra tƣớng lƣỡi rộng dài phủ khắp ba ngàn đại thiên 

thế giới, vui vẻ mỉm cƣời.   Từ thiệt căn ấy phóng ra vô lƣợng ngàn vạn ức ánh 

sáng, mỗi ánh sáng ấy hóa thành hoa báu kim sắc ngàn cánh.  Trên các hoa ấy 

đều  có  hóa  Phật  kiết-già  phu  tọa,  thuyết  sáu  độ  Ba-la-mật,  chúng  sanh  nghe 

đƣợc, chắc chắn đƣợc A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ-đề.  Cho đến các thế giới 

của chƣ Phật ở mƣời phƣơng nhiều nhƣ cát sông Hằng đều cũng nhƣ vậy. 

LUẬN:  Hỏi:  Nhƣ Phật Thế-Tôn, Đại đức tôn trọng, vì sao hiện ra lƣỡi rộng dài 

có vẻ nhƣ tƣớng thấp kém? 

Đáp:  Ở trên đã phóng ra ba thứ ánh sáng chiếu đến mƣời phƣơng chúng sanh, 

khiến cho đƣợc độ thoát.  Nay muốn chính miệng nói ra Đại Bát-nhã Ba-la-mật, 

Đại Bát-nhã Ba-la-mật rất sâu xa khó hiểu khó biết, khó có thể tín thọ, cho nên 

hiện ra tƣớng lƣỡi rộng dài để làm chứng.  Tƣớng lƣỡi nhƣ vậy, nói ra ắt chân 

thật. 

Nhƣ  xƣa có một lần Phật ở nƣớc Xá-bà-đề, thọ tuế  xong, A-nan theo Phật du 

hành các nƣớc, khi sắp đến thành của Bà-la-môn, vua của thành Bà-la-môn vốn 

biết  Phật  có  thần  đức  hay  chuyển  hóa  chúng  sanh,  cảm  động  tâm  mọi  ngƣời, 

nay đi đến đây, thì ai còn thích ta nữa!  Vua liền ra lệnh cấm:  "Nếu ai cúng cho 

Phật ăn, nghe Phật nói thời bị phạt năm trăm tiền vàng". 

Sau khi ra lệnh, Phật đến nƣớc đó, cùng A-nan ôm bát vào thành khất thực, mọi 

ngƣời  trong  thành  đều  đóng  cửa  không  tiếp,  Phật  ôm  bát  không  mà  ra  khỏi 

thành.  Lúc ấy, trong một gia đình có ngƣời tớ già, cầm chậu bể đựng đồ thiu ra 

khỏi  cửa  để  liệng,  thấy  Phật  Thế-Tôn  ôm  bát  không  đi  đến,  ngƣời  tớ  già  thấy 

tƣớng  hảo  của  Phật  sắc  vàng,  lông  trắng,  nhục  kế,  ánh  sáng  một  trƣợng,  mà 

bình bát trống không chẳng có đồ ăn.  Thấy rồi vị ấy suy nghĩ:  "Thần nhân nhƣ 

thế, đáng ăn đồ ăn của trời, nay tự hạ mình cầm bát đi xin, chắc vì lòng đại từ 

thƣơng  xót  hết  thảy",  rồi  liền  sanh  lòng  tin  thanh  tịnh,  muốn  cúng  dƣờng  đồ 

ngon, mà không làm sao đƣợc nhƣ nguyện.  Hổ thẹn, vị ấy thƣa với Phật:  "Tôi 

nghĩ muốn dọn bữa cúng dƣờng mà không thể đƣợc, nay đồ ăn xấu tệ này, Phật 

cần thì nhận lấy". 

Phật biết tâm ngƣời kia tín kính thanh tịnh, nên đƣa bình bát ra nhận đồ cúng thí 

đó.   Phật  liền  cƣời,  phát  ra  ánh  sáng  năm  sắc,  chiếu  khắp  trời  đất,  rồi  trở  lại 

nhập vào tƣớng giữa hai chân mày. 

A-nan  thấy  thế  quỳ  thẳng  chắp  tay  bạch  Phật:     "Kính  thƣa  Thế  Tôn,  nay  nhân 

duyên nào mà Ngài cƣời, xin cho con đƣợc nghe ý nghĩa ấy".   Phật bảo A-nan:  

"Thầy  co  褐ấy  bà  già  đem  lòng  tín  vừa  cúng  thức  ăn  cho  Phật  chăng?"   A-nan 

thƣa:  "Bạch Thế Tôn, con có thấy".  Phật nói:   "Bà già ấy do cúng Phật ăn mà 

trong mƣời lăm kiếp, ở trên cõi trời và trong cõi ngƣời, thọ phƣớc báo khoái lạc, 

không bị đọa ác đạo, sau sẽ đƣợc làm thân nam, xuất gia học đạo thành Bích-

chi Phật và nhập Vô-dƣ Niết-bàn".  Bấy giờ cạnh Phật có một Bà-la-môn đứng 

đó, nói kệ: 

"Ông là dòng Nhật chủng Sát-lợi, 

Thái tử của Tịnh-phạn Quốc vƣơng, 

Chỉ vì ăn mà đại vọng ngữ, 

Đồ thúi ấy, báo nặng làm sao!" 

Bấy giờ Phật đƣa lƣỡi rộng dài phủ cả mắt lên đến chân tóc, nói với Bà-la-môn:  

"Ông thấy trong kinh sách nói ngƣời có lƣỡi nhƣ thế này mà nói dối chăng?" Bà-

la-môn  thƣa:   "Nếu  ngƣời  có  lƣỡi  phủ  đến  mũi,  nói  đã  không  hƣ  dối,  huống  gì 

phủ đến chân tóc.  Tâm tôi tin Phật chắc chắn không vọng ngữ, nhƣng chỉ không 

hiểu vì sao bố thí một ít mà đƣợc quả báo nhiều nhƣ vậy?"  Phật nói với Bà-la-

môn:   "Ông  có  bao  giờ  thấy  những  việc  hy  hữu  khó  thấy  ở  giữa  đời  chăng?" 

Bà-la-môn thƣa:  "Đã thấy.  Tôi có lần đi với ngƣời Bà-la-môn, giữa đƣờng thấy 

bóng của một cây Ni-câu-lô-đà phủ cả năm trăm cỗ xe của khách buôn, mà bóng 

cây vẫn không hết.  Ấy là việc hy hữu khó thấy".  Phật hỏi:  "Hạt giống của cây 

ấy lớn hay nhỏ?"  Bà-la-môn đáp:  "Lớn bằng một phần ba hạt cải".  Phật nói:  

"Ai sẽ tin lời  ông, cây to thế  mà hạt giống lại  rất nhỏ?" Bà-la-môn thƣa:  "Thật 

vậy,  thƣa  Thế  Tôn, chính  mắt  tôi  thấy  chứ  không  phải  hƣ  dối"     Phật  nói:   "Ta 

cũng  nhƣ  vậy,  thấy  bà  già  ấy  tín  tâm  thanh  tịnh,  cúng  thí  cho  Phật,  đƣợc  quả 

báo lớn.  Cũng nhƣ cây ấy, nhân ít mà quả báo nhiều.    Lại do phƣớc điền tốt 

của Nhƣ Lai mà đƣợc nhƣ  vậy".   Bà-la-môn tâm khai ý tỏ,  năm vóc sát đất, xin 

sám hối với Phật:  "Tâm tôi mù mờ, ngu si không tin Phật".  Phật thuyết mỗi mỗi 

pháp cho ông nghe rồi chứng đƣợc đạo quả ban đầu, tức thời ông đƣa tay mà 

cất to tiếng nói:  "Hết thảy mọi ngƣời, cửa cam lồ đã mở, vì sao không ra!"  Tất 

cả các Bà-la-môn ở trong thành, đến nạp năm trăm tiền vàng cho vua, để rƣớc 

Phật mà cúng dƣờng, và đều nói:  "Đƣợc mùi vị cam lồ, thì còn ai tiếc gì năm 

trăm tiền vàng ấy?"  Mọi ngƣời đều đi đến Phật, lệnh cấm bị phá.    Vua Bà-la-

môn  ấy  cũng  theo  thần  dân  quy  mạng  Phật  pháp.  Hết  thảy  ngƣời  trong  thành 

đều đƣợc tịnh tín. 

Nhƣ vậy, Phật hiện ra tƣớng lƣỡi rộng dài là vì những ngƣời bất tín ấy. 

Hỏi:  Nhƣ vì Bà-la-môn hiện ra tƣớng lƣỡi phủ cả mặt, mà ánh sáng của tƣớng 

lƣỡi vì sao lại phủ đến ba ngàn đại thiên thế giới? 

Đáp:  Lƣỡi phủ mặt đến chân tóc, là vì sự  tin nhỏ, nay vì Bát-nhã Ba-la-mật là 

đại sự hƣng khởi nên hiện tƣớng lƣỡi rộng dài phủ cả ba ngàn đại thiên thế giới. 

Hỏi:  Ngƣời ở trong một thành tất cả thấy đƣợc tƣớng lƣỡi phủ cả mặt ấy còn là 

khó, huống gì nay nói Đại Bát-nhã Ba-la-mật, tất cả đại hội, vô lƣợng chúng từ 

phƣơng  này  và  tha  phƣơng  tập  lại  mà  đều  thấy  cả  sao?   Lại  mắt  ngƣời  thấy 

đƣợc không quá vài dặm, nay nói khắp ba ngàn đại thiên thế giới, không phải là 

to lớn khó tín lắm sao? 

Đáp:  Phật dùng phƣơng  tiện gia hộ  thần lực, có thể làm cho chúng sanh đều 

thấy tƣớng lƣỡi phủ cả ba ngàn đại thiên thế giới nầy.  Nếu Phật không gia hộ 

thần lực, thời tuy hàng Thập trụ Bồ-tát cũng không biết tâm Phật.   Nếu Phật gia 

hộ thần lực, thì cho  đến súc sanh cũng  có thể biết tâm Phật.  Nhƣ trong Hậu-

phẩm của Kinh Bát-nhã Ba-la-mật nói:   "Hết thảy chúng sanh đều thấy pháp hội 

của Phật A-súc ở trƣớc mắt.  Cũng nhƣ khi Phật nói về thế giới đủ thứ nghiêm 

tịnh của Phật A-di-đà, A-nan xin nguyện muốn thấy, Phật liền làm cho hết thảy 

chúng  hội  đều  thấy  thế  giới  nghiêm  tịnh  của  Phật  Vô-lƣợng-thọ.   Thấy  tƣớng 

lƣỡi của Phật cũng nhƣ vậy, Phật dùng tƣớng lƣỡi rộng dài phủ khắp  ba ngàn 

đại thiên thế giới, rồi sau đó Ngài cƣời.   Nhân duyên cƣời đã nói nhƣ   trên. 

Hỏi:  Ở trƣớc đã phóng ánh sáng của tƣớng lƣỡi, nay vì sao thiệt căn lại phóng 

ánh sáng? 

Đáp:  Vì muốn cho hết thảy càng tin gấp bội.  Lại vì sắc của tƣớng lƣỡi nhƣ Lƣu 

ly, kim quang trong sáng, cùng nhau phát khởi, nên lại phóng ánh sáng. 

Lại  nữa,  các  ánh  sáng  ấy  biến  thành  hoa  báu  sắc  vàng  ngàn  cánh,  từ  tƣớng  

lƣỡi hiện ra hoa báu sắc vàng ngàn cánh ấy, quang minh chiếu suốt nhƣ mặt trời 

mới mọc. 

Hỏi:  Vì sao trong ánh sáng biến hóa làm hoa báu ấy? 

Đáp:  Vì Phật muốn ngồi. 

Hỏi:  Giƣờng có thể ngồi, hà tất Hoa sen? 

Đáp: Giƣờng  là chỗ ngồi của hàng bạch y thế gian.  Lại vì Hoa sen mềm sạch, 

muốn hiện thần lực, có thể ngồi lên trên đó mà hoa vẫn không hoại.  Lại vì chỗ 

ngồi làm tăng nghiêm diệu pháp.  Lại vì các hoa khác đều nhỏ, không bằn g hoa 

ấy thơm, sạch, lớn.   Hoa sen của loài ngƣời không quá một thƣớc, còn Hoa sen 

trong ao Mạn-đà-kỳ-ni và ao A-na-bà-đạt-đa lớn bằng tàng xe.  Hoa sen báu trên 

trời lại lớn hơn thế, ấy thời có thể để kiết-già phu tọa.  Hoa của Phật ngồi còn 

hơn hoa ấy gấp trăm ngàn vạn lần.  Lại đài Hoa sen nhƣ thế nghiêm tịnh, thơm, 

đẹp, có thể ngồi. 

Lại nữa, lúc kiếp tận đốt cháy, tất cả đều không, do sức nhân duyên phƣớc đức 

của chúng sanh, gió từ mƣời phƣơng thổi đến, đối diện nhau, xúc chạm nhau, 

cầm giữ một giòng nƣớc lớn, trên giòng nƣờc có một ngƣời ngàn cái đầu, hai 

ngàn tay chân, gọi là vĩ-nữu, từ rốn ngƣời ấy xuất ra Hoa sen diệu bảo sắc vàng 

ngàn  cánh,  ánh  sáng  nó  rất  lớn  nhƣ  muôn  mặt  trời  cùng  chiếu,  trong  hoa  có 

ngƣời kiết-già phu tọa.  Ngƣời ấy lại có vô lƣợng quang minh, gọi là Phạm-thiên 

vƣơng.  Từ tâm Phạm-thiên vƣơng sanh tám đứa con, tám đứa con sanh ra trời 

đất nhân dân. Phạm-thiên vƣơng đã diệt sạch các dâm dục, sân nhuế.  Do đó, 

nên nói:  "Nếu có ngƣời tu thiền, tịnh hạnh, dứt trừ dâm dục, thì gọi là thực hành 

Phạm đạo".  Phật Chuyển pháp luân, gọi là Pháp luân, 

hoặc gọi là Phạm luân.  Phạm-thiên vƣơng ấy ngồi trên hoa sen, nên chƣ Phật 

tùy  theo  kế  tục,  kiết-già  phu  tọa  trên  hoa  sen,  nói  sáu  Ba-la-mật.   Ngƣời  nghe 

đƣợc pháp ấy, chắc chắn đạt đến A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ-đề. 

Hỏi: Thích-ca Văn Phật hóa làm vô lƣợng ngàn vạn ức chƣ Phật, làm sao có thể 

nói pháp trong một lúc?  Nhƣ trong A-tỳ-đàm nói:  "Trong một lúc không có hai 

tâm, nếu lúc hóa Phật nói, thì Hóa chủ phải im lặng, lúc Hóa chủ nói thì hóa Phật 

cũng phải im lặng, làm thế nào cùng một lúc mà đều nói sáu Ba-la-mật? 

Đáp:   Nói  nhƣ  thế  là  cách  biến  hóa  của  hàng  ngoại  đạo  và  hàng  Thanh-văn. 

Còn nhƣ Phât biến hóa thì vô lƣợng do sức tam muội không thể nghĩ nghì, nên 

lúc Phật tự nói, thì cũng vô lƣợng ngàn vạn ức hóa Phật cũng đều nói. 

Lại các hàng ngoại đạo và Thanh-văn không thể làm ra hóa, còn nhƣ Phật Thế-

Tôn hóa rồi lại làm ra hóa.  Các ngoại đạo và hàng Thanh-văn sau khi thân diệt, 

không thể lƣ u lại hóa, còn nhƣ Phật Thế-Tôn sau khi thân diệt độ, vẫn có thể 

lƣu lại hóa Phật in nhƣ Phật không khác. 

Lại  nữa,  trong  A-tỳ-đàm,  một  lúc  không   có  hai  tâm,  nay  Phật  cũng  nhƣ  vậy. 

Đƣơng khi hóa Phật nói, cũng không có tâm, tâm Phật nghĩ tới hoá Phật, muốn 

khiến hoá Phật nói, liền nói. 

Hỏi:  Nay Phật muốn nói Bát-nhã Ba-la-mật, cớ sao khiến hóa Phật nói sáu Ba-

la-mật? 

Đáp:  Sáu Ba-la-mật và Bát-nhã Ba-la-mật, là một pháp không khác.  Năm Ba-la-

mật  trƣớc  mà  không  có  đƣợc  Bát-nhã  Ba-la-mật,  thì  không  gọi  là  Ba-la-mật. 

Nhƣ   Đàn  Ba-la-mật  không  có  đƣợc  Bát-nhã  Ba-la-mật  thì  bị  chìm  trong  pháp 

hữu  tận  của  thế  gian,  hoặc  đƣợc  thành  A-la-hán,  Bích-chi  Phật  đạo  mà  nhập 

Niết-bàn.  Nếu có đƣợc Bát-nhã Ba-la-mật cùng hợp lại thì gọi là Ba-la-mật, có 

thể đạt đến Phật đạo; vì vậy, Bát-nhã Ba-la-mật cùng với năm Ba-la-mật là một 

pháp không khác. 

Bát-nhã  Ba-la-mật  có  hai  thứ:   Một  là  trang  nghiêm,  hai  là  chƣa  trang  nghiêm. 

Nhƣ  có  ngƣời  đeo  Anh  lạc  đẹp  để  trang  nghiêm,  có  ngƣời  không  đeo,  gọi  là 

chƣa trang nghiêm.  Cũng nhƣ Quốc vƣơng có kẻ đem tùy tùng theo, gọi là vua 

đến, nếu không đem kẻ tùy tùng theo, gọi là một mình. 

Nhƣ  vậy,  thế  giới  nhiều  nhƣ  cát  sông  Hằng  ở  phƣơng  Đông,  cho  đến  mƣời 

phƣơng cũng nhƣ vậy. 

Hỏi:  Nếu Phật có đại thần lực nhƣ thế, thì vô số ngàn vạn ức hóa Phật cho đến 

mƣời  phƣơng  đều  thuyết  sáu  Ba-la-mật,  độ  thoát  tất  cả,  thế  thì  phải  độ  hết, 

không thể có kẻ chƣa độ? 

Đáp:  Có ba thứ chƣớng ngại:  Chúng sanh trong ba đƣờng ác, không thể thấu 

hiểu; ở trong loài ngƣời, trên trời, hoặc quá nhỏ, hoặc quá già, hoặc quá bệnh; 

và trên cõi Vô sắc, trời Vô tƣởng, đều không thể nghe, không thể biết. 

Hỏi:  Những ngƣời nghe đƣợc, hiểu đƣợc, vì sao không cùng đắc đạo hết? 

Đáp:  Cũng không thể tất cả đều đắc đạo, vì sao?   Vì kiết sử nghiệp chƣớng. 

Có nguời kiết sử nặng, thƣờng bị kiết sử che tâm, vì vậy nên không cùng đắc 

đạo hết. 

Hỏi:  Mƣời phƣơng chƣ Phật hiện nay, cũng nên khiến hóa Phật thuyết sáu Ba-

la-mật, và chúng tôi cũng không có ba chƣớng ngại ấy, vì sao không nghe? 

Đáp:  Chúng  sanh  hiện  nay,  sanh  ở  đời  ác,  thời  không  phải  ở  vào  ba  chƣớng 

ngại ấy.  Ở sau thời Phật, bị nghiệp báo bất thiện, hoặc có chƣớng ngại vì ác tội 

nghiệp của thế gian, hoặc có chƣớng ngại vì kiết sử dày nặng.  Sanh nhằm sau 

thời  Phật,  con  ngƣời  phần  nhiều  bị  kiết  sử  dày  nặng  làm  chƣớng.   Hoặc  dâm 

dục mỏng mà sân nhuế dày, sân nhuế mỏng mà dâm dục dày; dâm dục mỏng 

mà ngu si dày, ngu si mỏng mà sân nhuế dày.  Những thứ nhƣ vậy triển chuyển 

có dày có mỏng thay đổi nhau.  Vì các chƣớng ngại của kiết sử, nên không nghe 

không biết hóa Phật thuyết pháp, không htấy ánh sáng của chƣ Phật, huống gì 

đắc  đạo.     Cũng  nhƣ  mặt  trời  mọc  mà  ngƣời  mù  không  thấy,  bèn  nói  thế  gian 

không  có  mặt  trời,  mặt  trăng,  chứ  mặt  trời  có  lỗi  gì!   Lại  nhƣ  sấm  chớp  rung 

chuyển đất mà ngƣời điếc không nghe tiếng, chứ tiếng không có lỗi. 

Nay mƣời phƣơng chƣ Phật thƣờng nói Kinh pháp, thƣờng khiến hoá Phật đến 

mƣời phƣơng thế giới thuyết sáu Ba-la-mật, mà vì tội nghiệp nhƣ đui, nhƣ điếc, 

nên không nghe  đƣợc âm thanh của  Chánh  pháp;  vì  vậy không  thấy nghe hết 

đƣợc.  Tuy là Thánh nhân có tâm đại từ, cũng không thể khiến cho mọi ngƣời 

đều  nghe  đều  thấy.   Nếu  tội  sắp  diệt,  phƣớc  sắp  sanh,  khi  ấy  mới  đƣợc  thấy 

Phật nghe pháp. 

KINH:  Bấy giờ Thế Tôn muốn ở tại tòa Sƣ tử, nhập vào Sƣ tử du hý tam muội, 

dùng  sức  thần  thông  làm  cảm  động  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới,  sáu  cách  rung 

động. 

LUẬN:  Hỏi:  Tam muội này vì sao gọi là Sƣ tử du hý? 

Đáp:  Thí nhƣ  Sƣ  tử bắt nai,  vui  giỡn tự tại.  Phật cũng nhƣ  vậy, khi  vào  tam 

muội này, có thể bằng nhiều cách xoay chuyển đại địa này, khiến sáu phen rung 

động. 

Lại nữa, Sƣ tử du hý cũng nhƣ ngày mà Sƣ tử vui chơi, thời các loài thú đƣợc 

an ổ褐 Phật cũng nhƣ vậy, khi nhập vào tam muội ấy, thời rung động ba ngàn đại 

thiên  thế  giới,  làm  cho  chúng  sanh  trong  ba  đƣờng  ác  một  lúc  đều  đƣợc  nghỉ 

ngơi an ổn. 

Lại nữa,  Phật gọi là Nhân Sƣ tử.  Sƣ tử  du hý tam muội tức là Phật tam muội 

vậy.  Khi nhập vào tam muội này, khiến đại địa này rung động sáu cách, chúng 

sanh  trong  tất  cả  đƣờng  ác  địa  ngục  đều  đƣợc  giải  thoát,  đƣợc  sanh  lên  trời, 

nên gọi làhý. 

Hỏi:  Vì sao Phật nhập vào tam muội ấy? 

Đáp:  Vì muốn rung động ba ngàn đại thiên thế giới, đƣa chúng sanh ra khỏi ba 

đƣờng ác, đặt vào trong hai đƣờng thiện. 

Lại nữa, trên kia ba thứ biến hóa xuất từ thân Phật, ngƣời hoặc có tâm tin mà 

không  sâu,  nay  rung  động  đại  địa  là  muốn  cho  chúng  sanh  biết  thần  lực  là  vô 

lƣợng, có thể làm cho ngoại vật đều rung động, mà sanh tâm tịnh tín hoan hỷ, 

đều đƣợc lìa khổ. 

Hỏi:  Có các A-la-hán và chƣ Thiên cũng có thể làm rung động đại địa, sao chỉ 

nói thần lực của Phật? 

Đáp:  Các A-la-hán và chƣ Thiên không thể làm rung động đầy đủ, chỉ có Phật 

mới khiến cho đại địa rung động sáu cách. 

Hỏi:  Phật làm sao làm rung động ba ngàn đại thiên thế giới? 

Đáp:  Vì muốn khiến chúng sanh biết hết thảy đều là không, vô thƣờng. 

Có ngƣời nói đại địa, mặt trời, mặt trăng, núi Tu-di, đại hải đều là thƣờng.  Thế 

nên Thế Tông làm sáu cách chấn động, chỉ bày nhân duyên đó khiến biết là vô 

thƣờng. 

Lại  nữa,  nhƣ  ngƣời  muốn  nhuộm  áo,  trƣớc  rũ  bỏ  bụi  đất,  Phật  cũngnhƣ  vậy, 

trƣớc khiến chúng sanh trong ba ngàn thế giới thấy thần lực của Phật sanh tâm 

cung kính nhu nhuyến, vậy sau mới nói pháp; vì vậy nên nói sáu cách rung động 

đại địa.  Thế nào là sáu cách rung động? 

KINH:   Phƣơng  Đông  vọt  lên  phƣơng  Tây  lặn  xuống,  phƣơng  Tây  vọt  lên 

phƣơng Đông  lặn xuống, phƣơng Nam vọt lên phƣơng Bắc lặn xuống, phƣơng 

Bắc vọt lên phƣơng Nam lặn xuống, bốn bên vọt lên chính giữa lặn xuống, chính 

giữa vọt lên bốn bên lặn xuống. 

LUẬN:  Hỏi:  Vì sao chính thức có sáu cách rung động? 

Đáp:   Đất  động  có  thƣợng,  trung,  hạ.   Hạ  có  hai  cách:  hoặc  phƣơng  Đông  vọt 

lên phƣơng Tây lặn  xuống, hoặc phƣơng Nam  vọt lên phƣơng Bắc lặn  xuống, 

hoặc  bốn  bên  vọt  lên  chính  giữa  lặn  xuống.   Trung  có  bốn:   Hoặc  Đông,  Tây, 

Nam,  Bắc;  hoặc  Đông,  Tây  ,  bốn  bên,  chính  giữa;  hoặc  Nam,  Bắc,  bốn  bên, 

chính giữa.  Thƣợng là sáu cách chấn động. 

Có nhiều nhân duyên khiến quả đất rung động lớn.  Nhƣ Phật bảo A-nan:  "Có 

tám nhân tám duyên, khiến đại địa chấn động", nhƣ chỗ khác nói. 

Lại nữa, có ngƣời nói có bốn cách làm đất động:  Hỏa động, Rồng động, chim 

Kim-sí động, Thiên vƣơng động. 

Hai mƣơi tám ngôi sao đi giáp một vòng quanh mặt trời mặt trăng, nếu mặt trăng 

đi đến sao Mão, sao Trƣơng, sao Để, sao Lâu, sao Thất, sao Vị, trong sáu ngôi 

sao ấy, bấy giờ đại địa rung động nhƣ lở.  Cách động ấy thuộc Hỏa thần, lúc ấy 

không mƣa, sông ngòi khô kiệt, mùa lúa bị mất, Thiên tử gặp điều xấu, đại thần 

thọ ƣơng.  Nếu đi đến sao Liễu, sao Vỹ, sao Ky, sao Bích, sao Khuê, sao Nguy, 

trong sáu ngôi sao ấy, khi ấy đất động nhƣ lở.   Cách động ấy thuộc Long thần, 

lúc ấy không mƣa, sông ngòi khô kiệt, mùa lúa bị mất, Thiên tử gặp điều xấu, đại 

thần thọ ƣơng. 

Nếu đi đến sao Sâm, sao Quỷ, sao Tinh, sao Chẩn, sao Cang, sao Dực, trong 

sáu ngôi sao ấy, bấy giờ đất động nhƣ lở.   Cách động ấy thuộc chim Kim-sí, lúc 

ấy không mƣa, sông ngòi khô kiệt, mùa lúa bị mất, Thiên tử gặp điều  xấu, đại 

thần thọ ƣơng. 

Nếu đi đến sao Tâm, sao Giác, sao Phòng, sao Nữ, sao Hƣ, sao Tĩnh, sao Tất, 

sao Tuy, sao Đẩu, trong chín ngôi sao ấy, bấy giờ đất động nhƣ lở.  Cách động 

ấy thuộc Thiên đế, khi đó an ổn, mƣa thuận gió hòa, ngũ cốc đƣợc mùa.  Thiên 

tử đƣợc điều tốt, đại thần hƣởng phƣớc, vạn dân an ổn. 

Lại nữa, nhân duyên làm đất rung  động có nhỏ có lớn.   Có  khi rung  động  một 

Diêm-phù-đề,  có  khi  rung  động  tứ  thiên  hạ,  một  ngàn,  hai  ngàn,  ba  ngàn  đại 

thiên thế giới 

Động  nhỏ  là  do  nhân  duyên  nhỏ,  nhƣ  ngƣời  có  phƣớc  đức,  hoặc  sanh,  hoặc 

chết,  thì  đất  của  một  nƣớc  rung  động,  ấy  là  động  nhỏ.   Động  lớn  là  do  nhân 

duyên lớn, nhƣ Phật lúc sắp diệt độ, thì ba ngàn đại thiên thế giới chấn động, ấy 

là động lớn.  Nay Phật muốn tập họp chúng sanh một cách rộng lớn nên khiến 

đại địa này chấn động sáu cách. 

Lại nữa,  trong pháp Bát-nhã Ba-la-mật, Phật thọ ký cho các Bồ-tát sẽ đƣợc làm 

Phật, mà Phật là vị chủ lớn của trời đất, khi ấy địa thần ấy mừng, rằng ta nay sẽ 

có đƣợc vị chủ tế, thế nên đất động.   Cũng nhƣ Quốc vƣơng khi mới đƣợc lập, 

thần dân vui mừng, đều tung hô vạn tuế, nhảy nhót ca múa. 

Lại nữa, do nhân duyên phƣớc đức của chúng sanh trong ba ngàn đại thiên thế 

giới  nên  có  đại  địa  này  với  núi  sông  cây  cối  hết  thảy  mọi  vật,  mà  chúng  sanh 

không biết nó là  vô  thƣờng.  Vì  vậy, Phật dùng  đại lực của  phƣớc đức trí tuệ, 

làm chấn động thế giới ấy, khiến chúng sanh phƣớc đức biết là mỏng manh, tất 

cả đều Ma diệt, trở về vô thƣờng. 

KINH:  Đất đều nhu nhuyến, khiến chúng sanh hòa vui. 

LUẬN:  Hỏi:  Đất rung động làm sao có thể khiến chúng sanh hòa vui? 

Đáp:   Tâm  tùy  theo  thân,  thân  đƣợc  chuyện  vui,  thời  tâm  hân  duyệt.   Duyệt  là 

những ngƣời cùng ở và đồ vật tiện lợi cho thân, hay làm cho tâm vui vẻ.  Nay vì 

chúng  sanh  hỗn  tạp  xấu  ác  trong  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới,  tâm  nó  thô  ác, 

không có điều thiện; vì vậy, Thế Tôn làm rung động đại địa này, khiến đều nhu 

nhuyến,  tâm  đƣợc  lợi  ích.   Cũng  nhƣ  trời  Ba  mƣơi  ba  ở  trong  vƣờn  hoan  lạc, 

chƣ thiên đi vào, tâm đều nhu nhuyến, hoan lạc hòa vui, tâm thô ác không sanh, 

Khi A-tu-la dấy binh kéo đến, đều không quan tâm.  Khi ấy, dân của Thích-đề-bà-

na dẫn các thiên chúng vào trong vƣờn thô-sáp.  Vì trong vƣờn đó, cây cối hoa 

trái, khí vị không vui vẻ, vì Thô-sáp xấu xa, nên các thiên chúng liền sanh quan 

tâm.   Phật  cũng  vậy,  vì  đại  địa  này  thô-sáp  xấu  xa  nên  biến  nó  thành  nhu 

nhuyến, khiến tâm tất cả chúng sanh đƣợc vui vẻ.  Lại nhƣ khi chú thuật thuốc 

cỏ  xông  vào  mũi  ngƣời,  tâm  giận  liền  sanh,  tức  thời  đấu  tranh  nhau.   Lại  có 

thuốc cỏ làm tâm ngƣời hòa vui hoan hỷ, cung kính lẫn nhau.  Chú thuật thuốc 

cỏ còn đƣợc nhƣ vậy, huống là cả đại địa của ba ngàn đại thiên thế giới đều nhu 

nhuyến. 

KINH:  Địa ngục, ngạ quỷ,  súc sanh  và tám nạn của ba ngàn đại thiên thế giới 

tức thời giải thoát, đƣợc sanh lên trời, từ trời Tứ thiên vƣơng cho đến trời Tha-

hóa-tự-tại. 

LUẬN:   Hỏi:   Nếu  Phật  nhập  vào  Sƣ  tử  du  hý  tam  muội,  có  thể  khiến  cho  địa 

ngục, ngạ quỷ, súc  sanh  và tám  nạn đều đƣợc  giải thoát,  sanh lên cõi trời Tứ 

thiên vƣơng cho cho đến trời Tha-hóa-tự-tại, nhƣ thế còn cần gì tu phƣớc hành 

thiện mới đƣợc quả báo? 

Đáp:  Điều ấy nhƣ trên đã nói, ngƣời phƣớc đức nhiều, thấy ánh sáng là đƣợc 

độ, ngƣời tội cấu sâu nặng do đất rung động mới đƣợc độ.  Cũng nhƣ mặt trời 

mọc chiếu bên hồ sen, những  sen già nở trƣớc, sen non thì chƣa.  Phật cũng 

nhƣ  vậy,  trƣớc  phóng  ánh  sáng,  ngƣời  phƣớc  thuần  thục,  tâm  trí  lanh  lợi  thì 

đƣợc giải thoát trƣớc, còn ngƣời phƣớc chƣa thuần thục, tâm trí không lanh lợi, 

cho nên chƣa đƣợc.  Phật đại từ đại bi, bình đẳng cứu độ hết thảy, không ghét 

không  thƣơng.   Cũng  nhƣ  trái  cây,  ngƣời  rung  cây,  trái  chín  rụng  trƣớc.   Phật 

cũng  nhƣ  vậy,  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới  nhƣ  cây,  ngƣời  rung  là  Phật,  ngƣời 

đƣợc độ trƣớc là quả chín, ngƣời chƣa đƣợc độ là quả xanh. 

Hỏi:  Vì sao nhân duyên thiện tâm mà chỉ sanh lên cõi trời Dục giới, không sanh 

lên cõi trời Sắc giới và cõi trời Vô sắc giới? 

Đáp:    Phật  muốn  độ  chúng  sanh  đắc  đạo  chứng  quả.     Ở  trong  cõi  Vô  sắc  vì 

không có thân nên không thể thuyết pháp cho.  Ở trong Sắc giới, không có tâm 

biết nhàm chán, nên khó có thể đắc đạo, vì cái vui trong cảnh thiền thời nhiều 

mà tuệ tâm thời độn. 

Lại  nữa,   Phật  dùng  thần  thông  làm  cảm  động,  khiến  đại  địa  của  ba  ngàn  đại 

thiên thế giới đều nhu nhuyến, chúng sanh có tín tâm đều hoan hỷ nên sanh lên 

cõi  trời  Dục  giới.   Vì  không  đƣợc  Tứ  thiền  và  Tứ  không  định  nên  không  đƣợc 

sanh lên cõi Sắc và cõi Vô sắc. 

Hỏi:   Năm  ấm  là  vô  thƣờng,  không,  vô  ngã,  làm  sao  sanh  vào  cõi  trời  và  cõi 

ngƣời?  Ai chết và ai sanh? 

Đáp:  Việc ấy, đã nói rộng trong chƣơng Tán Bồ-tát, nay sẽ lƣợc đáp:  Ông nói 

năm  uẩn  vô  thƣờng,  không,  vô  ngã.   Năm  uẩn  ấy  ở  trong  Bát-nhã  Ba-la-mật 

không  có  thƣờng  hay  vô  thƣờng,  không  hay  vô  không,  ngã  hay  vô  ngã.   Nếu 

nhƣ  ngƣời  ngoại  đạo  tìm  cầu  thật  ngã,  ngã  ấy  không  thể  có  đƣợc,  chỉ  có  giả 

danh, do các thứ nhân duyên hòa hợp mà có, có danh tự ấy.  Cũng nhƣ ngƣời 

huyễn thuật giết nhau, ngƣời ngoài thấy nó chết, do huyễn thuật khiến đứng dậy, 

ngƣời  ngoài thấy nó sống,    Sống  và chết chỉ có  danh tự, không có  thật chất. 

Trong  pháp  thế  gian  thì  thật  có  sống  chết,  trong  pháp  thật  tƣớng  thì  không  có 

sống chết. 

Lại nữa, ngƣời sanh tử có sanh tử, ngƣời không sanh tử không có sanh tử, vì 

sao?  Vì ngƣời không sanh tử, dùng đại trí tuệ phá trừ tƣớng sanh, nhƣ kệ nói: 

"Phật pháp tƣớng tuy không, 

Cũng không phải đoạn diệt, 

Tuy sanh cũng phi thƣờng, 

Các hạnh nghiệp không mất. 

Các pháp nhƣ cây chuối, 

Hết thảy từ tâm sanh, 

Nếu biết pháp không thật, 

Tâm ấy lại cũng không. 

Nếu có ngƣời niệm không, 

Thời chẳng phải đạo hành, 

Các pháp chẳng đoạn diệt, 

Niệm có nên mất tƣớng. 

Có niệm, sa lƣới Ma, 

Không niệm đƣợc ra khỏi, 

Tâm động chẳng phải đạo, 

Bất động là Pháp ấn". 

KINH:  Các Thiên nhân ấy tự biết Túc mạng, đều rất hoan hỷ, đi đến chỗ Phật, 

đầu mặt lễ chân Phật, rồi ngồi một bên. 

LUẬN: Hỏi:  Chƣ thiên khi sanh tự biết ba việc:  Biết chỗ đi đến, biết chỗ tu hành 

phƣớc đức, biết phƣớc đức đã làm.   Ngƣời khi sanh không có ba việc đó.  Thế 

nào là biết Túc mạng? 

Đáp:   Nhân đạo không nhất định, hoặc có ngƣời biết, có ngƣời không biết.  Lại 

nữa, nhờ thần lực của Phật, thời biết Túc mạng. 

Hỏi:  Chƣ thiên có quả báo đuợc năm thứ thần thông, tự biết Túc mạng, có thể đi 

đến chỗ Phật, loài ngƣời tuy nhờ Phật lực, đƣợc biết Túc mạng, song chỗ ở rất 

xa làm sao có thể đi đến chỗ Phật? 

Đáp:   Hoặc có ngƣời sanh ra đã có quả báo đƣợc thần thông, nhƣ Chuyển luân 

Thánh vƣơng, Thánh nhân v.v… Hoặc có ngƣời nhờ Phật lực. 

Hỏi:   Ngƣời  sanh  ra  đƣợc,  phải  mƣời  tháng  mang  thai,  ba  năm  bú  mớm,  sau 

mƣời tuổi mới có thể tự đi ra.  Nay nhờ oai thần của Phật, tam đồ bát nạn đều 

đƣợc giải thoát, sanh trong cõi trời hay cõi ngƣời, liền đi đến chỗ Phật.  Nhƣng 

trời có thể nhƣ vậy, còn ngƣời, nhân pháp chƣa thành làm sao đến đƣợc? 

Đáp:  Cách sanh ra trong ngũ đạo không đồng nhau:  Chƣ thiên, địa ngục đều do 

hóa sanh; ngạ quỷ thì hoặc thai sanh hoă褐 hóa sanh; nhân đạo và súc sanh có 

bốn cách là noãn sanh, thấp sanh, hóa sanh, thai sanh. 

Noãn  sanh  là  nhƣ  Tỳ-xá-khƣ,  mẹ  của  Di-già-la,  sanh  32  đứa  con  (Tỳ-xá-khƣ 

sanh 32 cái trứng,  trứng nở ra 32 con trai, đều làlực sĩ; Di-già-la là đứa con lớn 

nhất.  Bà mẹ ấy sau đƣợc đạo quả thứ ba).  Những ngƣời nhƣ vậy gọi là ngƣời 

sanh ra từ trứng.  Thấp sanh là nhƣ Dâm nữ  Yểm-la-bà-l褐đảnh sanh Chuyển-

luân,  v.v…  Nhƣ  vậy  gọi  là  sanh  ra  từ  ẩm  ƣớt.   Hoá  sanh  là  nhƣ  Phật  cùng  4 

chúng  du  hành,  trong  chúng  Tỳ-kheo-ni  có  Tỳ-kheo-ni  tên  A-la-bà,  từ  trong  đất 

hóa  sanh,  và  lúc  kiếp  sơ,  ngƣời  đều  hóa  sanh.   Nhƣ  vậy  gọi  là  sanh  do  biến 

hóa,  Thai sanh là sanh nhƣ ngƣời thƣờng sanh.  Ngƣời hóa sanh lập tức khôn 

lớn, có thể đi đến chỗ Phật.  Lại nữa, nhờ Phật gia hộ thần lực nên có thể đi đến 

chỗ Phật. 

KINH:   Nhƣ  vậy,  thế  giới  nhiều  nhƣ  cát  sông  Hằng  ở  trong  mƣời  phƣơng,  đất 

đều chấn động sáu cách, hết thảy địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh và tám nạn đều 

đƣợc  giải thoát, đƣợc sanh lên cõi trời, ngang trời thứ sáu (ở Dục giới). 

LUẬN:  Hỏi:  Chúng sanh trong ba ngàn đại thiên thế giới đã rất nhiều vô lƣợng 

vô số, sao lại còn  phổ cập đến  chúng sanh trong mƣời phƣơng thế giới nhiều 


nhƣ cát sông Hằng? 

Đáp:  Phật lực vô lƣợng, tuy độ chúng sanh trong ba ngàn đại thiên thế giới còn 

cho là ít, nên lại còn phổ cập đến mƣời phƣơng. 

Hỏi:  Nếu Thích-ca Văn-ni Phật dùng đại thần lực rộng độ mƣời phƣơng, thì sao 

lại còn cần đến nhiều Phật? 

Đáp:  Vì chúng sanh vô lƣợng, không thuần thục một lúc.  Lại nhân duyên của 

chúng  sanh  không  đồng  nhau,  nhƣ  trong  pháp  Thanh-văn  nói:  Đệ  tử  có  nhân  

duyên  với  Xá-lợi-phất,  trừ  Xá-lợi-phất,  chƣ  Phật  còn  không  thể  độ,  huống  gì 

ngƣời khác. 

Lại nữa, nay chỉ nói đến một hằng hà sa thế giới phƣơng Đông, không nói hai, 

ba, bốn cho đến ngàn vạn ức các thế giới nhiều nhƣ cát sông Hằng.  Lại vì thế 

giới vô biên vô lƣợng, nếu có biên có lƣợng, thời chúng sanh có thể cùng tận. 

Vì vậy, chƣ Phật cần độ mƣời phƣơng vô lƣợng thế giới. 

KINH:   Bấy  giờ  chúng  sanh  trong  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới,  ngƣơì  mù  đƣợc 

thấy, ngƣời điếc đƣợc nghe, ngƣời câm đƣợc nói, ngƣời điên đƣợc tỉnh, ngƣời 

loạn đƣợc định, ngƣời trần truồng đƣợc áo, ngƣời đói khát đƣợc no đủ, ngƣời 

bệnh đƣợc lành, ngƣời tàn tật đƣợc nguyên vẹn. 

LUẬN:   Hỏi:   Chúng  sanh  khổ  nạn  có  trăm  ngàn  thứ,  sao  thần  lực  của  Phật 

không làm cho tất cả đều đƣợc giải thoát? 

Đáp:  Hết thảy đều cứu, nay chỉ lƣợc nói phần thô. Nhƣ có nhiều kiết sử mà chỉ 

nói đến ba độc. 

Hỏi:  Chỉ nói ngƣời mù đƣợc thấy là đủ, vì sao lại nói là mù bẩm sanh? 

Đáp:  Ngƣời sanh ra đã mù là vì tội nặng đời trƣớc.   Tội nặng còn làm cho thấy 

đƣợc huống gì tội nhẹ. 

Hỏi:  Thế nào vì tội nặng đời trƣớc làm cho sanh ra đã mù? 

Đáp:   Hoặc  phá  hƣ  con  mắt  của  chúng  sanh,  hoặc  móc  mắt  của  chúng  sanh, 

hoặc phá con mắt chánh kiến, nói rằng không có tội phƣớc, ngƣời ấy chết đọa 

địa ngục, tội hết đƣợc sanh làm ngƣời, sanh ra đã mù.  Hoặc còn ăn trộm hỏa 

châu và đèn sáng trong tháp Phật, hoặc còn ăn trộm hỏa châu và đèn sáng trong 

tháp  A-la-hán,  Bích-chi  Phật.  Hoặc  ăn  cắp  ánh  sáng  của  trong  ruộng  phƣớc 

khác.   Vì  những  nhân  duyên  của  nghiệp  đời  trƣớc  nhƣ  thế  nên  bị  đui  mắt,  đời 

nay hoặc vì bệnh, vì bị đánh mà đui mắt, ấy là do nhân duyên đời nay. 

Lại nữa, chín mƣơi sáu thứ bệnh mắt, vua thầy thuốc là Xà-ca-na không thể trị 

đƣợc, chỉ Phật Thế Tôn là có thể làm cho đƣợc thấy. 

Lại nữa, trƣớc làm cho đƣợc thấy, sau lại làm cho đƣợc con mắt trí tuệ.  Kẻ điếc 

đƣợc nghe cũng nhƣ vậy. 

Hỏi:  Nếu có mù bẩm sanh, sao không nói điếc bẩm sanh? 

Đáp:  Phần nhiều bị mù bẩm sanh, ít có kẻ điếc bẩm sanh, nên không nói. 

Hỏi:  Vì nhân duyên gì mà điếc? 

Đáp:   Điếc  là  vì  nhân  duyên  đời  trƣớc,  thầy,  cha  dạy  bảo  không  chịu  nghe, 

không thực hành còn trở lại sân hận.   Vì tội ấy mà bị điếc. 

Lại nữa, vì cắt tai chúng sanh, hoặc phá hƣ tai chúng sanh, hoặc ăn trộm kiền 

chùy, linh, ốc, trống  của trong tháp Phật, tháp Tăng và trong các ruộng phƣớc 

khác (nhƣ cha mẹ, thầy …) cho nên mắc tội ấy.  Nhƣ vậy là những nhân duyên 

của nghiệp đời trƣớc.  Nhân duyên đời nay là hoặc bị bệnh, hoặc bị đánh v.v… 

là nhân duyên của đời nay làm cho điếc. 

Hỏi:  Ngƣời câm không nói đƣợc, làm tội gì mà bị câm? 

Đáp:  Đời đời cắt lƣỡi ngƣời khác, hoặc bịt miệng ngƣời, hoặc bỏ thuốc độc làm 

cho không nói đƣợc, hoặc nghe giáo sƣ, cha mẹ dạy bảo, ngắt lời họ, chê lời họ, 

hoặc làm ngƣời ác tà kiến không tin tội phƣớc, phá chánh ngữ, nên sau khi chịu 

tội ở địa ngục ra, đƣợc sanh làm ngƣời, bị câm không nói đƣợc.  Vì các nhân 

duyên nhƣ vậy nên câm. 

Hỏi:  Kẻ điên đƣợc tỉnh, vì sao mà điên? 

Đáp:  Đời trƣớc tạo tội, phá không cho ngƣời tọa thiền, phá nhà tọa thiền, dùng 

các chú thuật làm cho ngƣời nổi giận đấu tranh, dâm dục.  Hoặc vì đời nay các 

kiết sử nặng nề, nhƣ kẻ Bà-la-môn làm ruộng bị mất mùa, vợ nó lại chết, tức thời 

phát điên, trần truồng chạy loạn.  Lại nhƣ Tỳ-kheo-ni Si-xá-già-kiêu-đàm lúc còn 

làm cƣ sĩ tại gia, có bảy ngƣời con đều chết, hết sức  ƣu sầu, nên mất tâm trí 

phát  cuồng.   Có  ngƣời  vì  quá  giận  không  tự  chế  đƣợc,  mà  trở  thành  đại  si 

cuồng.  Có ngƣời vì ngu si tà ác, lấy tro bôi mình, nhổ tóc, trần truồng, cuồng si 

ăn phân.  Có ngƣời hoặc vì bệnh gió, bệnh nóng, bệnh nặng mà thành điên.  Có 

ngƣời  bị  ác  quỷ  ám,  hoặc  có  ngƣời  quá  ngu  uống  nhằm  nƣớc  mƣa  mà  điên. 

Mất tâm trí nhƣ vậy, các thứ nhƣ vậy gọi là điên.  Nhờ đƣợc thấy Phật mà điên 

đƣợc tỉnh. 

Hỏi:  Kẻ loạn đƣợc định.  Điên là loạn, vì sao lại khác? 

Đáp:  Có ngƣời không điên mà tâm phần nhiều tán loạn, ý nhƣ con khỉ, không 

thể chuyên chú một chỗ, nên gọi loạn tâm. 

Lại  có  việc  gấp  gáp  vội  vàng,  tâm  vƣớng  theo  việc,  nên  mất  tâm  lực,  không 

kham lãnh thọ đạo pháp. 

Hỏi:  Loạn tâm vì nhân duyên gì? 

Đáp:  Thiện tâm mỏng dần, theo đuổi điều bất thiện, ấy gọi là tâm loạn. 

Lại  nữa,  vì  ngƣời  ấy  không  quán  vô  thƣờng,  không  quán  tƣớng  chết,  không 

quán đời là không, ƣa đắm sống lâu, tính toán công việc, dong ruổi đủ thứ, cho 

nên tâm loạn. 

Lại  nữa,  không  đƣợc  cái  vui  bên  trong  theo  Phật  pháp,  chạy  tìm  cái  vui  bên 

ngoài.   Vì  lý  do  đeo  đuổi  các  vui  cho  nên  tâm  loạn.   Ngƣời  tâm  loạn  nhƣ  thế, 

đƣợc thấy Phật, tâm họ lại đƣợc định. 

Hỏi:  Trƣớc nói ngƣời điên đƣợc tỉnh, nay nói ngƣời trần truồng đƣợc áo, vì sao 

có sự trần truồng? 

Đáp:  Điên có hai thứ:  Một là ai cũng biết đó là điên, hai là vì ác tà kiến mà tự 

trần truồng, không ai biết đó là điên.  Nhƣ kể chuyện kể, ở Nam thiên Trúc có vị 

Pháp sƣ, ngồi tòa cao thuyết nghĩa ngũ giới, trong chúng ấy có nhiều ngoại đạo 

đến nghe.  Khi ấy vị quốc vƣơng nạn rằng:  "Nếu nhƣ lời Pháp sƣ giảng, ngƣời 

thí cho rƣợu và ngƣời tự uống rƣợu, phải chịu quả báo điên khùng, thì đáng đời 

nay  ngƣời  điên  phải  nhiều  hơn  ngƣời  tỉnh,  chứ  sao  nay  ngƣời  điên  lại  ít  mà 

ngƣời  tỉnh  lại  nhiều?"   Lúc  ấy  các  ngoại  đạo  đều  nói:   "Hay  thay,  lời  vấn  nạn 

thâm thúy!  Ông trọc đầu ngồi tòa cao ấy, chắc chắn không đáp đƣợc, vì vua lợi 

trí". 

Khi ấy Pháp sƣ lấy tay chỉ ngƣời ngoại đạo, mà nói qua chuyện khác.  Vua liền 

hiểu.   Các ngoại đạo nói với vua:   "Lời vấn nạn của vua rất thâm thúy, ngƣời ấy 

không biết trả lời, sợ xấu hổ vì điều không biết, nên chỉ đƣa tay chỉ và nói qua 

chuyện khác.  Vua nói với ngoại đạo:  "Pháp sƣ ngồi tòa cao lấy tay chỉ là đã đáp 

xong, vì hộ vệ cho các ngƣơi nên không dùng lời nói, mà chỉ chỉ các ngƣơi để 

nói  rằng,  các  ngƣơi  là  ngƣời  điên,  điên  không  phải  ít.     Các  ngƣơi  lấy  tro  bôi 

mình, ở trần truồng không biết hổ, dùng đầu lâu của ngƣời đựng phân mà ăn, 

nhổ tóc, nằm trên chông gai, treo ngƣợc, xông mũi, mùa đông nhảy vào nƣớc, 

mùa hạ hơ lửa.  Các sở hành phi đạo nhƣ thế, đều là hình thức của điên khùng. 

Lại nữa, theo pháp  của các  ngƣơi, bán  thịt  và bán muối là  mất Bà-la-môn, khi 

cúng tế trời nếu đƣợc bố thí Bò, liền đem bán đi, tự cho đó là đúng pháp, nhƣng 

Bò cũng nhƣ thịt.  Dối gạt ngƣời nhƣ vậy, không phải là lỗi sao?   Lại nói  "Vào 

trong  sông  cát  tốt  (sông  Hằng)  tội  lỗi  đều  tiêu  trừ.   Thế  là  tội  hay  phƣớc  đều 

không có nhân duyên chi cả.  Bán thịt, bán muối có tội gì?  Vào trong sông cát có 

thể tiêu tội?  Nếu có thể tiêu tội cũng có thể tiêu phƣớc, thì đâu có tốt gì?  Những 

việc nhƣ vậy không nhân không duyên, cƣỡng cho là nhân duyên, đó là điên. 

Nhƣ vậy, các hình thức điên đều chính là các ngƣơi.  Pháp sƣ muốn hộ vệ các 

ngƣơi  nên  lấy  tay  chỉ  mà  không  nói".   Những  việc  nhƣ  vậy  gọi  là  điên  trần 

truồng. 

Lại nữa, có ngƣời nghèo cùng không có áo, chỉ mặc áo rách lam lũ, nhờ Phật 

lực làm cho có đƣợc áo. 

Hỏi:  Kẻ đói đƣợc no, kẻ khát đƣợc uống.  Thế nào là đói khát? 

Đáp:  Phƣớc đức mỏng manh, đời trƣớc không nhân, đời nầy không duyên, thế 

nên đói khát. 

Lại nữa, ngƣời ấy đời trƣớc cƣớp đồ ăn của Phật, A-la-hán, Bích-chi Phật và đồ 

ăn cha mẹ thân thích, nên tuy gặp đời có Phật vẫn chịu đói khát, là vì tội nặng 

vậy. 

Hỏi:   Hiện  nay  có  ngƣời  sanh  ở  cõi  đời  ác  trƣợc  lại  đƣợc  ăn  uống  no  đủ,  còn 

ngƣời sanh gặp đời có Phật lại chịu đói khát, sao lại nhƣ vậy?  Nếu là ngƣời tội, 

thì không nên sanh gặp đời có Phật, nếu là ngƣời phƣớc thì không nên sanh ở 

đời ác mới phải? 

Đáp:  Nhân duyên nghiệp báo của mỗi ngƣời không đồng nhau.  Hoặc có ngƣời 

có nhân duyên gặp Phật lại không có nhân duyên ăn uống, hoặc có nhân duyên 

ăn uống lại không có nhân duyên gặp Phật.   Cũng nhƣ Rắn đen ôm ngọc Ma-ni 

mà nằm, hoặc có A-la-hán đi khất thực mà không đƣợc chi.  Lại nhƣ thời Phật 

Ca-diếp, có hai anh em xuất gia cầu đạo, một ngƣời trì giới, tụng kinh, tọa thiền, 

một  ngƣời  chỉ  lo  đến  các  Đàn-Việt,  tu  các  phƣớc  nghiệp.   Đến  khi  đức  Phật 

Thích-ca  Văn  ra  đời,  một  ngƣời  sanh  vào  nhà  trƣởng  giả,  một  ngƣời  làm  voi 

trắng lớn, có sức phá giặc.  Ngƣời con trƣởng giả xuất gia học đạo, đƣợc sáu 

thần thông, thành A-la-hán, mà vì bạc phƣớc, đi khất thực khó đƣợc.  Ngày nọ 

ôm  bình  bát  vào  thành  khất  thực,  đi  khắp  nơi  mà  chẳng  đƣợc  gì  cả,  đi  đến 

ngang  chuồng  bạch  tƣợng  thấy  vua  cung  cấp  cho  Voi  đủ  thứ,  liền  nói  với  Voi 

rằng:  "Ta với ngƣơi đều có tội lỗi".  Voi liền cảm động thảm uất, ba ngày không 

ăn.   Ngƣời giữ Voi sợ hãi, tìm đến gặp đạo nhân, hỏi rằng:  "Ông làm chú thuật 

gì khiến voi trắng của vua bệnh khổ không thể ăn?  Đáp:  "Voi ấy là em của ta 

trong đời trƣớc, cùng xuất gia học đạo trong thời Phật Ca-diếp.  Ta chỉ lo trì giới, 

tụng kinh, tọa thiền già cung kính, không biết hành bố thí, còn em ta chỉ lo đến 

các Đàn-Việt, làm việc bố thí, không học vấn.  Vì nó không trì giới, tụng kinh, tọa 

thiền, nên nay phải làm Voi ấy, và nhờ tu hạnh bố thí nhiều mà ăn uống đầy đủ 

các thứ, còn ta chỉ lo hành đạo, không biết tu bố thí, nên nay tuy đƣợc đạo, mà 

đi khất thực không ra". 

Vì vậy, do nhân duyên bất đồng, nên tuy gặp đời có Phật, mà vẫn chịu đói khát. 

Hỏi:  Các chúng sanh ấy làm thế nào đƣợc no đủ? 

Đáp: Có ngƣời nói, Phật dùng thần lực biến làm đồ ăn, khiến cho no đủ.  Lại có 

ngƣời  nói,  ánh  sáng  của  Phật  chạm  vào  thân,  làm  cho  không  đói  khát.   Cũng 

nhƣ  ngọc  Nhƣ-ý,  Ma-ni,  có  ngƣời  tâm  nghĩ  tới  là  hết  đói  khát,  huống  gì 

găﰠPhật.  (Kinh nói):   Ngƣời bệnh đƣợc lành.  Bệnh có hai thứ:  Do quả báo 

hành nghiệp đời trƣớc mà bị các thứ bệnh:   hoặc đời nay bị lạnh, nóng, gió phát 

sanh, cũng bị các thứ bệnh.  Bệnh đời nay có hai thứ:  Một là bệnh bên trong, 

ngũ tạng không điều hòa, kết chặt thành bệnh cũ.  Hai là bệnh bên ngoài, bị đè 

ép té ngã, binh đao đâm chém, đủ các thứ bệnh. 

Hỏi:  Vì nhân duyên gì mắc bệnh? 

Đáp:   Đời  trƣớc  ƣa  roi  gậy  đánh  khảo,  giam  trói,  các  thứ  não  hại  nên  đời  nay 

mắc bệnh.  Đời nay mắc bệnh là vì không biết nuôi thân, uống ăn không tiết độ, 

nằm ngồi đi đứng không chừng mực.  Do những việc ấy nên bị các thứ bệnh. 

Nhƣ vậy, có bốn trăm lẻ bốn chứng bệnh, nhờ thần lực của Phật làm cho bệnh 

đƣợc lành.  Nhƣ truyện kể:  Phật ở nƣớc Xá-bà-đề, có một cƣ sĩ thỉnh Phật và 

Tăng dùng cơm tại tinh xá, Phật ở tinh xá tiếp nhận đồ ăn, vì có năm nguyên do:  

1- Sắp nhập định.  2- Sắp thuyết pháp cho chƣ  thiên.  3- Sắp du hành quan sát 

phòng các Tỳ-kheo.  4- Chăm sóc các Tỳ-kheo bệnh.  5-  Sắp kiết giới cho các 

Tỳ-kheo chƣa đƣợc kiết giới.  Khi ấy Phật đẩy cửa vào phòng các Tỳ-kheo, thấy 

một Tỳ-kheo bệnh khổ, không ai chăm sóc, nằm mà đại tiểu tiện, không ngồi dậy 

đƣợc,  Phật  hỏi  Tỳ-kheo:   "Ông  bị  khổ  gì  mà  không  ai  chăm  sóc  cả?"  Tỳ-kheo 

thƣa:     "Bạch  đức  Thế  Tôn,  con  có  tánh  lƣời  biếng,  khi  ngƣời  khác  bệnh,  con 

không chăm sóc, cho nên nay con bệnh, ngƣời  khác cũng không chăm sóc  ". 

Phật bảo:  "Thiện nam tử, Nhƣ Lai sẽ chăm sóc ông". 

Khi ấy, Thích-đề-bà-na-dân đem nƣớc rửa, Phật lấy tay xoa thân Tỳ-kheo kia. 

Trong khi xoa thân, thì hết thảy bệnh khổ đều tiêu trừ, thân tâm đƣợc an ổn.  Khi 

ấy Thế Tôn từ từ đỡ Tỳ-kheo bệnh dậy, đua ra ngoài phòng, tắm rửa mặc áo, rồi 

từ từ đƣa trở vào, trải nệm bảo ngồi.  Phật nói với Tỳ-kheo bệnh ấy rằng:  "Lâu 

nay ông không cần cầu việc chƣa đƣợc khiến đƣợc, việc chƣa đến khiến đến, 

mà  phải  chịu  các  khổ  nạn.     Nhƣ  vậy  sẽ  phải  còn  có  thống  khổ  lớn  hơn!"   Tỳ-

kheo nghe rồi, tâm tự suy nghĩ:  "Phật ân vô lƣợng, thần lực vô số, lấy tay xoa 

cho ta, bệnh khổ tiêu hết, thân tâm khoái lạc!", Vì thế ấy nên nói Phật dùng thần 

lực khiến ngƣời bẹ褐 đƣợc lành. 

Ngƣời tàn tật đƣợc nguyên vẹn. 

Thế nào gọi là tàn tật?  Nếu có ngƣời đời trƣớc phá hoại thân thể ngƣời khác, 

hoặc  chặt  đầu,  hoặc  cắt  tay  chân,  phá  các  thân  phần  khác;  hoặc  phá  tƣợng 

Phật, hủy hoại núm tay ấn của tƣợng Phật và hình tƣợng các Hiền thánh, hoặc 

phá hình tƣợng của cha mẹ, vì các tội ấy nên mang thân hình phần nhiều không 

đƣợc toàn vẹn. 

Lại nữa, do quả báo của bất thiện pháp nên chịu mang thân hình xấu xí.  Hoặc 

đời này bị giặc, bị tội hình cắt chém.  Vì những nhân duyên ấy gây ra tàn tật. 

Hoặc bị bệnh gió, lạnh, nóng, sanh ra lở lói, thân thể bị hủy hoại, ấy gọi là thân 

hình tàn hủy.  Nhờ đại ân của Phật mà đều đƣợc vẹn toàn.  Giống nhƣ ngƣời ở 

tớ trong thành Kỳ-hoàn tên Kiện-chỉ, là con của ngƣời anh vua Ba-tƣ-nặc đoan 

chánh dũng kiện, tâm tánh hiền hòa, đại phu nhân của vua trông thấy sanh tâm 

đắm trƣớc, bảo nhỏ đi theo mình, Kiện-chỉ không theo, phu nhân nổi giận, sàm 

tấu  với  vua,  quy  tội  cho  nó.   Vua  nghe  theo  liền  khiến  chặt  đứt  tay  chân,  đem 

quăng giữa gò mả, nhƣng chƣa chết.  Đêm ấy cọp, sói, quỷ La-sát muốn đến ăn 

thịt.   Khi  ấy  đức  Phật  đến  bên  cạnh,  hào  quang  của  Ngài  chiếu  lên  thân  thể 

ngƣời ấy, thân thể liền bình phục, tâm ngƣời ấy rất vui mừng, Phật thuyết pháp 

cho liền chứng đƣợc đạo quả thứ ba.  Phật cầm tay ngƣời ấy đem đến tinh xá 

Kỳ-hoàn.  Ngƣời ấy  nói:  "Thân con đã bị phá hủy, đã bị quăng bỏ, đƣợc Phật 

nối liền lại, cho con nguyện suốt đời đem thân này bố thí Phật và Tỳ-kheo Tăng". 

Ngày  mai  vua  Ba-tƣ-nặc  nghe  sự  việc  nhƣ  vậy,  đi  đến  Kỳ-hoàn,  nói  với  Kiện-

chỉ:  "Trẫm xin lỗi ngƣơi, ngƣơi thật vô tội, mà Trẫm điên cuồng hình phạt, nay 

Trẫm sẽ chia cho ngƣơi nửa Quốc độ để ngƣơi cai trị".   Kiện-chỉ nói:   "Tôi đã 

chán rồi, vua cũng vô tội.  Tôi vì tai ƣơng đời trƣớc, mà phải mang tội báo nhƣ 

vậy, nay tôi đem thân bố thí Phật và Tăng, chứ không trở về nữa". 

Nhƣ vậy, nếu có chúng sanh, thân không toàn vẹn, nhờ ánh sáng của Phật, tức 

thời  bình  phục.   Thế  nên  nói:   Cho  đến  thân  hình  tàn  tật  không  toàn  vẹn,  nhờ 

ánh sáng của Phật, tức thời đƣợc bình phục. 

KINH:  Hết thảy chúng sanh nhờ đó mà nhìn nhau với tâm bình đẳng, nhƣ cha 

nhƣ mẹ, anh em, chị em, nhƣ thân thích và thiện tri thức.  Bấy giờ chúng sanh 

đều thực hành một cách bình đẳng Mƣời thiện nghiệp đạo, tịnh tu Phạm hạnh, 

không có các tỳ vết, vui vẻ thƣ thới, nhƣ vị Tỳ-kheo nhập vào đệ Tam thiền.  Tất 

cả đều đƣợc hảo huệ, giữ giới, tự thủ hộ, không nhiễu loạn chúng sanh. 

LUẬN:  Hỏi:  Các chúng sanh ấy chƣa ly dục, không có thiền định, không đƣợc 

bốn vô lƣợng tâm thì làm sao đƣợc tâm bình đẳng? 

Đáp:   Bình  đẳng  không  phải  bình  đẳng  của  trong  thiền  định,  mà  là  đối  với  hết 

thảy chúng sanh không oán không giận.  Do sự bình đẳng ấy mà đem thiện tâm 

nhìn nhau. 

Lại nữa, tâm bình đẳng là nhƣ trong Kinh nói:  "Thế nào là tâm bình đẳng?  Nhìn 

nhau nhƣ cha mẹ, ấy gọi là tâm bình đẳng". 

Hỏi:  Phải chăng xem hết thảy chúng sanh là cha mẹ, anh em, chị em? 

Đáp:   Không phải vậy.  Xem ngƣời già nhƣ cha mẹ, ngƣời lớn nhƣ anh, ngƣời 

nhỏ  nhƣ  em,  xem  nhƣ  chị  em  cũng  vậy.   Do  tâm  lực  bình  đẳng  nên  đều  xem 

nhau nhƣ thân thích. 

Hỏi:  Sao chẳng phải cha mẹ, cho đến chẳng phải thân thích mà lại nói là thân 

thích, không mắc tội vọng ngữ ƣ? 

Đáp:  Tất cả chúng sanh trong vô lƣợng kiếp, không ai đã không phải cha mẹ, 

anh em, chị em, thân thích. 

Lại nữa, trong pháp thật tƣớng, thì không có chi là cha mẹ, anh em, do điên đảo 

chấp trƣớc tự ngã mà gọi là cha mẹ, anh em.  Nay do năng lực của thiện tâm, 

nên xem nhau nhƣ cha mẹ, mà chẳng phải vọng ngữ. 

Lại nữa, nhƣ ngƣời lấy điều nghĩa mà kết thân với nhau, không phải cha mà thờ 

làm cha, không phải mẹ mà thờ làm mẹ.  Anh em, con cái cũng nhƣ vậy.  Nhƣ 

ngƣời  có con làm ác, thì truất bỏ  đi, còn kẻ khác họ  mà làm lành thời đem  về 

nuôi làm con. Nhìn nhau nhƣ vậy, thời gọi là tâm bình đẳng, nhƣ kệ nói: 

"Coi vợ kẻ khác nhƣ là mẹ, 

Thấy của cải kẻ khác nhƣ lửa, 

Coi tất cả đều nhƣ thân thuộc, 

Ấy là sự thấy bình đẳng". 

Bấy giờ chúng sanh thực hành một cách bình đẳng.  Mƣời thiện nghiệp đạo là, 

thân nghiệp đạo có  ba là không giết, không trộm,  không tà  dâm.  Khẩu nghiệp 

đạo có bốn là không nói dối, không nói hai lƣỡi, không ác khẩu, không nói thêu 

dệt.  Ý nghiệp đạo có ba là không tham lam, không não hại, không tà kiến.  Tự 

mình không sát sanh, không bảo ngƣời khác sát, tán thán ngƣời không sát sanh, 

thấy ngƣời không sát sanh thì vui mừng thay cho nó.  Cho đến tà kiến cũng có 

bốn cách nhƣ vậy. 

Hỏi:  Ba nghiệp sau chót là đạo, không phải nghiệp, bảy nghiệp đầu vừa là đạo 

cũng là nghiệp, tại sao nói là Mƣời thiện nghiệp đạo? 

Đáp:   Bỏ ít theo nhiều nên gọi chung là nghiệp đạo.  Ba chữ sau chót tuy không 

phải nghiệp mà có thể khởi nghiệp.  Lại vì nghiệp nên sanh khởi, thế cho nên gọi 

chung là nghiệp đạo. 

Kinh :  Tịnh tu Phạm hạnh, không có các tỳ vết. 

Hỏi:  Trên đã nói thực hành Mƣời thiện nghiệp đạo, lý ấy đã đủ, nay sao còn nói 

tịnh tu phạm hạnh nữa? 

Đáp:  Có ngƣời thực hành Mƣời thiện nghiệp đạo, mà không đoạn trừ dâm dục. 

Nay lại vì tán thán ngƣời thực hành hạnh Phạm-thiên, đoạn trừ dâm dục, nên nói 

là tịnh tu Phạm hạnh.  Kinh nói:  "Không có các tỳ vết" là kẻ hành dâm thì thân ác 

mà danh thúi, vì thế nên tán thán ngƣời đoạn trừ dâm dục rằng:  Không có các tỳ 

vết, ô uế. 

Kinh :  Vui vẻ thƣ thái. 

Hỏi:  Đây là thứ vui gì? 

Đáp:  Vui đây có hai thứ là vui bên trong và vui Niết-bàn.  Hai thứ vui nầy không 

từ năm trần phát sanh.  Giống nhƣ con suối đá, nƣớc từ trong núi ra, không phải 

từ ngoài đến.  Tâm vui cũng nhƣ thế.  Thực hành tâm bình đẳng, tu Phạm hạnh, 

đƣợc Mƣời thiện nghiệp đạo, thanh tịnh không cấu uế là thứ vui bên trong. 

Hỏi:  Thứ vui ấy hệ thuộc cõi nào?  Hệ thuộc cõi Dục, cõi Sắc hay cõi Vô sắc? 

Đáp:   Thứ  vui  ấy  hệ  thuộc  Dục  giới  mà  cũng  không  hệ  thuộc,  chẳng  phải  hệ 

thuộc Sắc giới vàVô sắc giới.  Nay nói giống nhƣ Tỳ-kheo nhập đệ Tam thiền. 

Nếu là hệ thuộc vào Sắc giới thì không nên nói giống nhƣ Tỳ-kheo đắc đệ Tam 

thiền.  Vì ý nghĩa ấy nên biết chẳng phải hệ thuộc vào Sắc giới.  Tâm ở Dục giới 

sanh hỷ lạc thấm khắp toàn thân, giống nhƣ giòng sữa ấm ngập cả thân thể, êm 

thấm hoan lạc. 

Không hệ thuộc là, đƣợc thật tƣớng Bát-nhã Ba-la-mật, quán các pháp bất sanh 

bất  diệt,  đƣợc  trí  tuệ  chơn  thật,  tâm  không  dính  mắc.   Cái  vui  vô  tƣớng  ấy  là 

không hệ thuộc. 

Hỏi:  Phâﴠcó Niết-bàn vui bậc nhất, vì sao còn nói các vui ở đệ Tam thiền? 

Đáp:  Hai thứ vui:  Có thứ vui lãnh thọ, có thứ vui do lãnh thọ dứt hết.  Thứ vui 

do lãnh thọ dứt hết, là tất cả năm ấm dứt hết không còn sanh trở lại, đó là thứ 

vui Niết-bàn.   Còn do dứt trừ phiền não ƣu sầu, trong tâm đƣợc hoan hỷ, ấy là 

thứ vui lãnh thọ.  Lạc thọ nhƣ vậy đầy đủ, chính ở tại trong đệ Tam thiền.  Vì thế 

nên nói nhƣ cái vui của đệ Tam thiền. 

Hỏi:  Sơ thiền, Nhị thiền, cũng có lạc thọ, vì sao chỉ nói đệ Tam thiền? 

Đáp:  Vui có thƣợng, trung, hạ.  Hạ là Sơ thiền, trung là Nhị thiền, thƣợng là Tam 

thiền. Sơ thiền có hai thứ vui là lạc căn và hỷ căn.  Năm thức tƣơng ƣng lạc căn, 

ý thức tƣơng ƣng hỷ căn.  Trong Nhị thiền, ý thức tƣơng ƣng với hỷ căn.   Trong 

đệ Tam thiền, ý thức tƣơng ƣng với lạc căn.    Trong tất cả ba cõi, trừ đệ Tam 

thiền, không có nơi nào ý thức tƣơng ƣng với lạc căn. 

Năm thức không thể phân biệt, không biết đến tƣớng danh tự, nhãn thức sanh ra 

trong khoảnh khắc gãy móng tay là đã có ý thức sanh ra.  Vì thế nên năm thức 

tƣơng ƣng với lạc căn không thể vui đầy đủ, ý thức tƣơng ƣng với lạc căn mới 

có thể là vui đầy đủ.  Vì thế, trong đệ Tam thiền công đức ít màvui thì nhiều, nên 

không có Tám bội xả, tám thắng xứ, Mƣời nhất thiết nhập.  Lên quá khỏi đệ Tam 

thiền thì không còn vui.  Vì vậy nên nói nhƣ Tỳ-kheo nhập đệ Tam thiền. 

Kinh :  Hết thảy chúng sanh đều đƣợc hảo huệ, trì giới, tự thủ hộ, không nhiễu 

loạn chúng sanh. 

Hỏi:  Vì sao sau khi nói đến sự vui lại nói đến đều đƣợc hảo huệ? 

Đáp:  Ngƣời chƣa đƣợc vui thì hay làm công đức, khi là đƣợc vui rồi, vì tâm đắm 

trƣớc nhiều vào sự vui ấy mà không làm công đức, cho nên sau khi nói đến sự 

vui  thì  nói  tiếp  tâm  đƣợc  hảo  huệ.   Hảo  huệ  là  trì  giới,  tự  thủ  hộ,  không  nhiễu 

loạn chúng sanh. 

Hỏi: Trì giới tức là thủ hộ, cũng là không nhiễu loạn chúng sanh, cớ sao lại còn 

nói tự thủ hộ và không nhiễu loạn chúng sanh? 

Đáp:    Thân và miệng thuần thiện, gọi là trì giới, kiểm thúc tâm vào điều thiện, 

gọi là tự thủ hộ, cũng gọi là không nhiễu loạn chúng sanh.  Tất cả các công đức 

đều nhập vào giới thân, định thân, huệ thân.  Nói rằng khéo trì giới, là nhiếp về 

giới thân; khéo tự thủ hộ là nhiếp về định thân; không nhiễu loạn chúng sanh và 

các công đức từ v.v.. của trong thiền định, là nhiếp về huệ thân. 

Hỏi:  Cũng không có ai nói không khéo trì giới, cớ sao nay nói khéo trì giới? 

Đáp:  Có kẻ nhƣ Bà-la-môn đắm trƣớc theo pháp thế gian mà nói rằng:  "Bỏ nhà 

khéo trì giới, là ngƣời làm mất giống nòi".  Lại nói:  "Do tự lực làm ra của cải, rồi 

rộng làm công đức, nhƣ vậy là có phƣớc, còn xuất gia thì đi khất thực, tự mình 

không cấp dƣỡng đƣợc mình, thì làm sao mà làm các công đức".  Những lời nói 

nhƣ vậy là chê trách kẻ khéo trì giới. 

Cũng có ngƣời đắm trƣớc vào những sửa trị thế gian mà chê trách ngƣời tự thủ 

hộ rằng:  "Ngƣời tu lấy pháp trị đời, thƣởng thiện phạt ác, luật pháp không thể 

phạm, không bỏ tôn thân, lập pháp cứu đời, đƣợc ích lợi to lớn, cần gì giữ thiện 

riêng mình, tự thủ hộ vô sự?  Đời loạn không lo sửa sang, ngƣời gấp không lo 

cứu".  Những lời nhƣ thế là chê trách kẻ khéo tự thủ hộ. 

Cũng  có  ngƣời  chê  trách  ngƣời  khéo  không  nhiễu  loạn  chúng  sanh  rằng"   Có 

oán mà không thể báo, có giặc mà không thể đánh, không trị nổi đứa ác, không 

sửa đƣợc kẻ tội, không thể trừ loạn cứu nạn, cần gì mặc nhiên vô ích".  Những 

lời nhƣ thế là chê trách ngƣời khéo không nhiễu loạn chúng sanh.  Nhƣ kệ nói: 

"Ngƣời mà không dũng kiện, 

Sanh ở đời mà chi, 

Thân nạn mà không cứu, 

Nhƣ ngƣời gỗ trên dất". 

Những lời lẽ không tốt đẹp nhƣ thế, gọi là lời chê trách ngƣời không nhiễu loạn 

chúng sanh. 

Các hạng trời và ngƣời đều đƣợc hảo huệ, trì giới, tự thủ hộ, không nhiễu loạn 

chúng sanh.  Thực  hành  các  thiện pháp ấy, thân tâm đƣợc  an ổn, không có  gì 

phải sợ hãi, không nóng nảy bứt rứt, đƣợc danh dự tốt đẹp, mọi ngƣời yêu kính. 

Ấy  là  nhắm  tới  cửa  Niết-bàn.   Khi  mạng  chung,  thấy  phƣớc  thì  tâm  vui  mừng, 

không âu lo, không hối hận, nếu chƣa đƣợc Niết-bàn, thì hoặc đƣợc sanh vào 

thế giới chƣ Phật, hoặc sanh lên cõi trời, vì thế nên nói là đƣợc hảo huệ, trì giới, 

tự thủ hộ, không nhiễu loạn chúng sanh. 

(Hết cuốn 8 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 9 

CHƢƠNG 14  

GIẢI THÍCH: HIỆN PHỔ THÂN 

KINH:  Bấy giờ Thế  Tôn ngồi  trên tòa Sƣ tử, ở trong ba ngàn đại thiên  đại  thế 

giới,  đức  của  Ngài  đặc  biệt  tôn  trọng,  sắc  tƣớng  sáng  chói,  oai  đức  cao  lồng 

lộng,  khắp  cả  mƣời  phƣơng  thế  giới  chƣ  Phật  nhiều  nhƣ  số  cát  sông  Hằng, 

giống nhƣ núi chúa Tu-di, sắc sáng chói thù thắng đặc biệt, các núi khác không 

thể sánh bằng. 

LUẬN: Hỏi: Phật do oai lực gì mà ở giữa tất cả các chúng sanh, đức của Ngài 

đặc biệt tôn trọng, oai đức sáng chói lồng lộng đến nhƣ vậy? Nhƣ Chuyển luân 

Thánh vƣơng, Chƣ thiên, Thánh nhân, cũng có sức lớn, oai đức sáng chói, cớ 

sao chỉ nói Phật có oai đức đặc biệt tôn quý? 

Ðáp: Các Thánh Hiền ấy tuy có oai đức sáng chói , nhƣng có hạng lƣợng, cũng 

nhƣ ngôi sao, khi mặt trời đã mọc lên thì lặn mất không hiện. Phật từ vô lƣợng 

A-tăng-kỳ kiếp, tập hợp các công đức, tất cả đã đầy đủ. Vì nhân duyên lớn nên 

quả báo cũng lớn, các ngƣời khác không đƣợc nhƣ thế. 

Lại nữa Phật đời đời tu các khổ hạnh, thƣờng bố thí cho chúng sanh vô lƣợng 

vô số đầu mặt, tủy não. Ðâu chỉ bố thí Quốc thành thê tử mà thôi, còn đời đời tu 

hành đã đầy đủ tất cả các giới, các nhẫn, các tinh tấn, các thiền định, và trí tuệ 

thanh tịnh không thể so sánh, không thể phá hoại, không thể cùng tận. Do năng 

lực của quả báo ấy mà đƣợc oai thần thù đặc không thể cân lƣờng. Do vậy nên 

nói vì nhân duyên lớn nên quả báo cũng lớn. 

Hỏi: Nếu Phật có thần lực vô lƣợng, oai đức vòi vọi không thể kể hết, thì vì sao 

còn chịu chín tội báo: 1- Bị con gái Phạm-chí tên Tôn-đà-lỵ hủy báng, năm trăm 

A-la-hán cũng bị hủy báng. 2- Bị con gái Bà-la-môn tên là Chiên-già (Cinca) buộc 

chiếc bát gỗ làm bụng to giả mang thai để hủy báng Phật. 3- Bị Ðề-bà-đạt-đa xô 

đá từ trên núi xuống đè chân Phật làm bị thƣơng ngón chân cái, 4-Cây đổ tung 

chích  chân,  5-  Vua  Tỳ-lƣu-ly  đem  binh  sát  hại  con  cháu  họ  Thích,  Phật  bị  đau 

đầu, 6- Nhận lời mời của Bà-la-môn A-tỳ-đạt-đa mà phải ăn lúa ngựa, 7- Bị gió 

lạnh  làm  lƣng  đau,  8-  Sáu  năm  khổ  hạnh,  9-  Ði  vào  làng  Bà-la-môn  khất  thực 

không đƣợc gì, phải mang bát về không. Lại trƣớc và sau đông chí 8 ngày, gió 

lạnh làm gãy tre, phải tìm ba y để che lạnh. Lại vì bị nóng nên A-nan mới đứng 

sau quạt cho Phật. Những việc nhỏ của thế gian nhƣ vậy, Phật đều chịu đủ. Nếu 

Phật có thần lực vô lƣợng, sắc tƣớng sáng chói, oai đức vòi vọi giữa ba ngàn 

đại thiên thế giới, cho đến thế giới chƣ Phật nhiều nhƣ cát sông Hằng ở phƣơng 

Ðông, Nam, Tây, Bắc, bốn phía trên, dƣới vì sao còn chịu các tội báo ấy? 

Ðáp: Phật sanh ở trong loài ngƣời, có cha mẹ, mang thần lực con ngƣời, nhƣng 

sức  mạnh  của  một  ngón  tay  còn  hơn  sức  mạnh  của  Na-do-tha  Voi  trắng.  Sức 

thần  thông  của  Phật  vô  lƣợng  vô  số,  không  thể  nghĩ  bàn.  Ngƣời  con  của  vua 

Tịnh-phạn ấy,  nhàm chán lão bệnh tử khổ mà  xuất gia  học  đạo, ngƣời ấy đâu 

phải thụ tội báo, bị lạnh nóng làm khốn bức? Nhƣ thần lực của Phật không thể 

nghĩ bàn, trong pháp không thể nghĩ bàn thì đâu có các hoạn nạn lạnh nóng? 

Lại nữa, Phật có hai thân: Một là thân pháp tánh, hai là thân cha mẹ sanh. Thân 

pháp  tánh  thì  đầy  khắp  mƣời  phƣơng  hƣ  không,  vô  lƣợng  vô  biên,  sắc  tƣớng 

đoan chánh, tƣớng hảo trang nghiêm, sáng chói vô lƣợng, âm thanh vô lƣợng. 

Chúng nghe pháp cũng đều khắp hƣ không (chúng này là cũng thân pháp tánh, 

không  phải  ngƣời  còn  sanh  tử  thấy  đƣợc).  Thƣờng  hiện  ra  nhiều  thân,  nhiều 

danh  hiệu,  nhiều  nơi  sanh,  nhiều  phƣơng  tiện  để  độ  chúng  sanh,  thƣờng  độ 

khắp tất cả không giây phút ngừng nghỉ. Phật pháp tánh thân nhƣ vậy, hay độ 

mƣời phƣơng chúng sanh, còn chịu các tội báo, đó là Phật sanh thân. Phật sanh 

thân thì thứ lớp thuyết pháp nhƣ cách thức của con ngƣời. Vì có hai thứ Phật 

thân, nên có việc chịu tội báo, không lỗi. 

Lại nữa, ngay khi Phật đắc đạo, tất cả đều thành tựu. Làm sao mà nay thật có 

quả báo của pháp bất thiện có thể thọ? Chỉ vì thƣơng xót chúng sanh đời vị lai 

nên Phật hiện phƣơng tiện thọ các tội báo ấy. 

Lại nữa, nhƣ A-nê-lô-đậu, cúng đồ ăn cho một vị Bích-chi Phật, mà đƣợc hƣởng 

thọ vui trong vô lƣợng đời, tâm nghĩ tới uống ăn thì liền có, huống gì Phật đời 

đời lóc thịt cắt tủy để thí cho chúng sanh, mà đi khất thực lại không đƣợc gì, phải 

ôm bát  về không? Vì các việc ấy, nên biết rằng Phật  vì phƣơng tiện độ chúng 

sanh nên thọ các tội báo ấy. 

Thế nào là phƣơng tiện thƣơng xót chúng sanh đời vị lai? Năm chúng (xuất gia) 

đệ  tử  Phật,  vì  phƣớc  bố  thí  mỏng  nên  đi  khất  thực  các  thứ  cần  dùng  để  nuôi 

sống không đƣợc. Hàng cƣ sĩ nói: "Các ngƣơi áo cơm không có đƣợc, có bệnh 

không trừ đƣợc, làm sao có thể đắc đạo giúp ích cho ngƣời?" Năm chúng hãy 

đáp lại rằng: "Chúng tôi tuy không có các việc nhỏ để nuôi thân, mà có phƣớc 

đức lớn của sự hành đạo. Ngày nay chúng tôi chịu khổ, là tội báo của thân đời 

trƣớc, còn công đức của ngày nay sẽ có lợi ích ở tƣơng lai. Ðại sƣ của chúng tôi 

đi vào làng Bà-la-môn khất thực còn không đƣợc gì, phải ôm bát không trở về. 

Phật cũng có các bệnh. Khi con cháu giòng họ Thích phải trả hết tội, Phật cũng 

đau đầu. Huống gì chúng tôi là ngƣời bậc thấp, phuớc mỏng?" Hàng cƣ sĩ nghe 

xong, tâm hết giận, liền lấy bốn thứ cúng dƣờng để cung cấp cho các Tỳ-kheo, 

khiến thân đƣợc an ổn, tọa thiền đắc đạo, ấy là Phật vì phƣơng tiện, không phải 

thật tội thọ báo. 

Nhƣ trong kinh Tỳ-ma-la-cật nói:"Phật  ở nƣớc Tỳ-gia-ly, khi ấy Phật nói  với  A-

nan: Trong thân ta phát hơi gió nóng, cần dùng sữa bò, ông ôm bình bát của Ta 

đi xin sữa đem về đây". A-nan ôm bình bát của Phật, sáng sớm  vào thành Tỳ-

gia-ly, đến đứng dƣới cửa nhà của một cƣ sĩ. Lúc ấy, Tỳ-ma-la-cật đang đi giữa 

đó, thấy A-nan ôm bình bát của Phật mà đứng, hỏi A-nan rằng: "Thầy vì sao mà 

sáng  sớm  ôm  bình  bát  đứng  đây?"  A-nan  đáp:  "Phật  thân  hơi  bệnh,  cần  dùng 

sữa bò, cho nên tôi đến đây". Tỳ-ma-la-cật nói: "Thôi, thôi, A-nan! Chớ hủy báng 

Nhƣ Lai. Phật là đấng Thế Tôn, đã vƣợt qua tất cả các pháp bất thiện, đâu còn 

có bệnh? Chớ khiến kẻ ngoại đạo nghe lời nói thô ấy, chúng sẽ khinh Phật mà 

nói rằng: "Phật mắc bệnh không tự cứu đƣợc, thì làm sao cứu ngƣời khác?" A-

nan nói: "Ðây không phải là ý của tôi, mà là vâng lời Phật dạy cần dùng sữa bò". 

Tỳ-ma-la-cật nói: " Ðây tuy Phật dạy, song đó là phƣơng tiện, vì đời ngũ ác trƣợc 

này nên dùng hình thức ấy để độ thoát hết thảy. Nếu đời vị lai có các Tỳ-kheo 

bệnh, sẽ theo hàng cƣ sĩ để xin thuốc, hàng cƣ sĩ nói: "Các Thầy bệnh không tự 

cứu đƣợc, còn đâu cứu đƣợc ngƣời khác?" Các Tỳ-kheo sẽ nói lại: "Ðại sƣ của 

chúng tôi cũng có bệnh, huống thân chúng tôi nhƣ cỏ nát mà không bệnh đƣợc 

ƣ?" Vì việc ấy, các cƣ sĩ đem thuốc cúng cấp cho Tỳ-kheo, khiến họ đƣợc an ổn 

mà tọa thiền hàn đạo. Có kẻ tiên nhân, có thể dùng cỏ thuốc, chú thuật để trừ 

bệnh  cho  ngƣời,  huống  gì  Nhƣ  Lai  đầy  đủ  tất  cả  trí  đức  mà  tự  thân  có  bệnh 

không trừ đƣợc sao? Thầy hãy lặng lẽ  ôm bình  bát lấy sữa mang đi  chỗ khác 

chớ để các ngƣời dị học nghe biết". 

Vì vậy nên biết Phật vì phƣơng tiện chứ chẳng thật có bệnh. Nhân duyên về các 

tội báo khác cũng nhƣ vậy. Thế nên nói Phật mà đức của Ngài đặc biệt tôn quý, 

sắc tƣớng sáng chói, oai đức vời vợi. 

KINH: Bấy giờ, Thế Tôn dùng thân thƣờng để chỉ thị cho tất cả chúng sanh ở ba 

ngàn đại thiên đại thế giới này. Lúc ấy, trời Thủ-đà-hội, trời Phạm-chúng (đúng là 

trời Phạm-thế), trời Tha-hóa-tự-tại, trời Ðâu-suất-đà, trời Dạ-ma, trời Tam-thập-

tam, trời Tứ-thiên-vƣơng và ba ngàn đại thiên đại thế giới, ngƣời với phi nhân, 

lấy  các  thứ  hoa  trời,  chuỗi  Anh-lạc  trời,  nƣớc  hƣơng  trời,  hƣơng  bột  trời.  Hoa 

sen xanh, Hoa sen đỏ, Hoa sen trắng, Hoa sen hồng trời và hƣơng lá cây trời, 

đem đến chỗ Phật.  

LUẬN:  Hỏi:  Phật  vì  sao  dùng  thân  thƣờng  để  chỉ  thị  cho  hết  thảy  chúng  sanh 

trong ba ngàn đại thiên thế giới? 

Ðáp:  Phật  muốn  thuyết  Ðại  Bát-nhã  Ba-la-mật  nên  nhập  vào  Tam  muội  vƣơng 

tam muội, rồi từ luân tƣớng dƣới bàn chân chiếu sáng lên đến nơi nhục kế, rực 

sáng to lớn, giống nhƣ khi kiếp tận lửa cháy, từ các núi Tu-di theo thứ tự cháy 

hết, ánh sáng ấy biến khắp ba ngàn đại thiên thế giới cho đến thế giới chƣ Phật 

nhiều nhƣ cát sông Hằng ở mƣời phƣơng, tất cả đều rất sáng. Chúng sanh trông 

thấy hết thảy đạt đến A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ-đề, ấy là thần lực ban đầu 

khi  Phật  muốn  thuyết  Ðại  Bát-nhã  Ba-la-mật.  Thứ  hai  là  hết  thảy  lỗ  chân  lông 

đều  mỉm  cƣời.  Thứ  ba  là  phóng  ánh  sáng  thƣờng,  mỗi  ánh  sáng  một  trƣợng. 

Thứ tƣ là tƣớng lƣỡi phủ khắp ba ngàn đại thiên thế giới mà cƣời. Thứ năm là 

nhập vào Sƣ-tử-du-hý tam-muội, ba ngàn đại thiên thế giới rung động sáu cách. 

Thứ sáu là Phật ở tòa Sƣ tử hiện thân tối thắng, sắc tƣợng chói sáng, oai đức 

ao vòi vọi, lấy thần lực ấy mà cảm động chúng sanh. Những ngƣời  có lòng tin 

đều  đến  đƣợc  A-nậu-đa-la  Tam-miệu  Tam  Bồ-đề.  Trong  đó  đối  với  ngƣời  có 

lòng  nghi  thì  Phật  hiện  thân  thƣờng,  làm  cho  họ  có  đƣợc  tâm tín giải, mà mỗi 

ngƣời đều nói lên rằng: "Nay đƣợc thấy đây là chân thân của Phật". Do thần lực 

của  Phật,  nên  ngƣời  ở  trong  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới  thấy  thân  thƣờng  của 

Phật, dù ở xa hay gần đều vô ngại. Khi ấy chúng sanh ở ba ngàn đại thiên thế 

giới rất hoan hỷ nói rằng: "Ðây đúng là thân Phật". Lúc Phật mới sinh, lúc Phật 

mới thành đạo, lúc Phật mới Chuyển pháp luân, đều dùng thân ấy, suy nghĩ nhƣ 

vậy, ấy đúng là thân Phật. 

Hỏi: Sao gọi là trời Tịnh-cƣ, trời Phạm-thế? 

Ðáp: Ở đệ Tứ thiền có tám chỗ, năm chỗ là của A-na-hàm ở gọi là Tịnh-cƣ, ba 

chỗ là của phàm phu và Thánh nhân chung ở. Quả tám chỗ ấy có chỗ của Thập-

trụ Bồ-tát ở, cũng gọi là Tịnh-cƣ, hiệu là vua trời Ðại-tự-tại. Trời Phạm-thế là có 

ba nơi sanh: Một là trời Phạm-chúng, chỗ của các tiểu Phạm-thiên sanh. Hai là 

trời Phạm-phụ, chỗ của quý Phạm-thiên sanh. Ba là trời Ðại Phạm, nơi của kẻ tu 

Trung gian thiền sanh đến. 

Hỏi: Lìa dục thì đồng nhau, vì sao khi sanh ra có chỗ quý tiện khác nhau? 

Ðáp:  Sơ  thiền  có  ba  hạng:  Hạ,  trung,  thƣợng.  Nếu  tu  Hạ  thiền  thì  sanh  vào 

Phạm-chúng, nếu tu Trung thiền thì sanh vào Phạm-phụ, nếu tu Trung thiền thì 

sanh vào Ðại-phạm. Tu hạnh từ cũng nhƣ thế. Nhƣ Diệu-nhãn-sƣ suy nghĩ rằng: 

"Ta vì mọi ngƣời mà thuyết pháp, họ đều sanh trong Phạm-thiên. Ta nay không 

nên sanh đồng một chỗ với đệ tử, ta hãy tu hạnh thƣợng từ". Do tu thƣợng từ 

nên sanh trong Ðại Phạm-thiên. 

Lại nữa, do tâm thanh tịnh bậc nhất nên sanh trong Ðại Phạm-thiên. 

Hỏi: Vì sao đối với bốn thiền, ở đây chỉ nói tới Sơ thiền và Tứ thiền, còn hai thiền 

giữa không nói? 

Ðáp: Vì bƣớc đầu lìa dục là khó, cuối cùng đƣợc vi diệu là khó, còn hai thiền ở 

giữa dễ nhập cho nên không nói. 

Lại nữa, nói Phạm-thế là đã bao gồm Sắc giới, nhƣng vì đệ Tứ thiền vi diệu nhất 

cho nên nói riêng. 

Lại nữa, vì ngƣời phần nhiều biết Phạm-thiên, không biết các cõi trời khác nên 

chỉ  nói  Phạm-thiên.  Còn  Tịnh-cƣ  thiên  thƣờng  vì  thƣơng  xót  chúng  sanh,  mà 

khuyến thỉnh Phật (cho nên nói). 

Lại  nữa,  Phật  thuyết  pháp,  âm  thanh  thấu  đến  Phạm-thiên.  Lúc  Phật  đắc  đạo, 

chƣ thiên triển chuyển xƣớng lên âm thanh cao đến trời Tịnh-cƣ . Vì vậy nên chỉ 

nói Sơ thiền và Tứ thiền, không nói hai thiền giữa. 

Lại  nữa,  Phạm-thiên  gần  Dục  giới  nên  cần  phải  nghe,  trời  Tịnh-cƣ  là  chủ  Sắc 

giới cho nên cần phải nghe. Giống nhƣ ngƣời giữ cửa biết khách đến, khi khách 

đi đến chủ nó thời chủ biết; còn các ngƣời trung gian vì là vô sự, nên không nói 

đến. 

Lại nữa, ở Nhị thiền thì rất mừng, ở Tam thiền thì rất vui, mừng và vui dễ phóng 

dật cho nên không nói. 

Hỏi: Sao gọi là Tha-hóa-tự-tại? 

Ðáp:  Cõi  trời  này  chiếm  lấy  sự  biến  hóa  của  ngƣời  khác  để  làm  vui  cho  mình, 

cho nên gọi là Tha-hóa-tự-tại. Hóa-tự-lạc là hóa ra năm trần để tự vui, nên gọi là 

Hóa-tự-lạc. Ðâu-suất gọi là Tri-túc thiên. Dạ-ma gọi là Thiện-phần thiên. Thứ hai 

là Tam-thập-tam thiên. Trời dƣới thấp hơn hết gọi là Tứ-thiên-vƣơng thiên. 

Núi Tu-di cao tám vạn bốn ngàn do tuần. Trên có thành của Tam-thập-tam thiên. 

Bên núi Tu-di có núi gọi là Kiền-đà-ra, cao bốn vạn hai ngàn do tuần. Núi này có 

bốn chóp, trên chóp đều có thành. Tứ-thiên-vƣơng mỗi trời ở một thành. Các trời 

Dạ-ma v.v... ở đất bằng bảy báu, có gió cầm giữ nó ở giữa hƣ không, cho đến 

trời Tịnh-cƣ cũng lại nhƣ vậy. 

Các  trời  nhƣ  vậy  thấy  thân  Phật  thanh  tịnh,  chói  sáng  trong  sạch  lớn  lao,  họ 

mang các đồ cúng dƣờng, nào là hoa ở trên nƣớc, hoa trên khô. Hoa mọc trên 

đất thì hoa Tu-man-đề là quý nhất, hoa sanh trong nƣớc thì Hoa sen xanh là quý 

nhất, hoặc hoa của cây, hoa của cỏ mọc lan..., các danh hoa ấy đủ các màu sắc 

lạ, đủ các mùi thơm, họ đều mang hoa trời đi đến chỗ Phật, vì các hoa ấy sắc 

đẹp, thơm nhiều, mềm mại trơn mịn, nên lấy để làm đồ cúng dƣờng. 

Thế  nào  là  hoa  trời?  Hoa  trời  thơm  tho,  mùi  thơm  bay  ngƣợc  gió.  Các  chuỗi 

Anh-lạc  trời,  thì  treo  ở  trên  Phật;  hƣơng  ở  đầm  nƣớc  trời  thì  bôi  chỗ  đất  Phật; 

hƣơng  bột  trời  thì  rải  lên  trên  Phật.  Hoa  sen  trời  chỉ  có  hoa  xanh,  đỏ,  hồng, 

trắng, sao không có vàng? Vàng thuộc hỏa, hỏa thì không thích hợp với hoa mọc 

ở  nƣớc.  Hoa  sen  báu  của  trời  thì  cọng  bằng  Lƣu-ly,  đài  bằng  Kim-cƣơng,  lá 

bằng vàng Diêm-phù-na-đà, mềm mại mà thơm, cúng với hƣơng lá cây của trời, 

mang đến chỗ Phật. 

Hỏi:  Nếu  hàng  chƣ  thiên  cúng  dƣờng  thì  nên  cúng  hoa  trời,  còn  ngƣời  và  phi 

nhân, làm sao có đƣợc hoa trời? 

Ðáp: Phật dùng thần túc phóng sánh sáng lớn, quả đất sáu cách rung động, chƣ 

thiên  mƣa  xuống  đủ  thứ  hoa  đẹp,  đầy  cả  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới  để  cúng 

dƣờng Phật. Ngƣời và phi nhân hoặc lƣợm lấy hoa ấy để cúng dƣờng Phật. 

Lại nữa, theo pháp của xứ Thiên Trúc, những thứ vật đẹp đều gọi là thiên vật. 

Hoa của ngƣời và phi nhân ấy tuy không phải là hoa trên trời, nhƣng vì nó tốt 

đẹp  nên  gọi  là  hoa  trời.  Vì  vậy  nên  nói  ngƣời  và  phi  nhân  mang  các  hoa  trời, 

không có lỗi gì. 

KINH: Lấy các thứ hoa trời, cho đến hƣơng lá cây của trời ấy, rải lên trên Phật.  

LUẬN:Hỏi: Vì sao lấy hoa rải lên trên thân Phật? 

Ðáp: Vì cung kính cúng dƣờng. Lại, ánh sáng Phật chiếu ra ở xa đều thấy Phật, 

tâm  rất  vui  mừng.  Ðể  cúng  dƣờng  Phật,  đều  lấy  các  thứ  hoa  rải  lên  trên  thân 

Phật. 

KINH: Hoa đƣợc rải ra đều hóa thành đài lớn ở giữa hƣ không, trên ba ngàn đại 

thiên thế giới.  

LUẬN: Hỏi: Vì sao hóa làm đài ấy ở giữa hƣ không? 

Ðáp: Hoa đƣợc rải ít mà hóa làm đài lớn, là để chỉ thị cho chúng sanh biết nhân 

ít quả nhiều. 

Hỏi: Làm sao đài ở giữa hƣ không mà không rớt ? 

Ðáp: Phật dùng thần lực muốn chỉ thị cho chúng sanh biết là Phật phƣớc điền, 

cúng  Phật  thì  đƣợc  quả  báo  không  bị  mất,  cho  đến  khi  thành  Phật,  phƣớc  đó 

vẫn còn. 

KINH: Sắc, năm sắc rực rỡ. Các tàng hoa, Anh-lạc ấy bốn bên đài hoa ấy treo 

các Anh-lạc, tàng hoa tạp khắp đầy ba ngàn đại thiên thế giới.  

LUẬN:  Hỏi:  Nếu  Phật  tự  có  thần  lực,  vì  sao  nhân  có  hoa  rải  ra  mới  biến  hóa 

thành đài? 

Ðáp:  Vì  muốn  khiến  ngƣời  sanh  lòng  tin  thanh  tịnh.  Ngƣời  ấy  thấy  hoa  cúng 

dƣờng đều biến thành đài lớn, thì tâm rất vui mừng. Nhân vui mừng nên đƣợc 

phƣớc đức lớn. 

KINH: Do tàng hoa, Anh-lạc trang nghiêm nên ba ngàn đại thiên thế giới này đều 

thành sắc vàng, và thế giới chƣ Phật nhiều nhƣ cát sông Hằng ở mƣời phƣơng 

đều cũng nhƣ vậy.  

LUẬN:  Có  ngƣời  nói  rằng:  "  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng  làm  chủ  bốn  thế  giới, 

Phạm-thiên vƣơng làm chủ ngàn thế giới, Phật là chủ của ba ngàn đại thiên thế 

giới". Ðể cho thấy lời nói ấy không đúng, nên Phật biến hóa cho đến thế giới chƣ 

Phật nhiều nhƣ cát sông Hằng ở mƣời phƣơng. 

KINH:  Bấy  giờ,  chúng  sanh  trong  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới,  cho  đến  mƣời 

phƣơng,  mỗi  mỗi  tự  nghĩ:  "Phật  riêng  vì  ta  mà  thuyết  pháp,  chứ  không  vì  các 

ngƣời khác".  

LUẬN: Hỏi: Phật chỉ dùng một thân thị hiện ra giữa ba ngàn đại thiên thế giới và 

mƣời phƣơng; nay chúng sanh vì sao lại mỗi mỗi thấy Phật ở trƣớc mặt mình 

thuyết pháp? 

Ðáp: Phật có hai thứ thần lực: Một là ngồi một chỗ thuyết pháp, khiến các chúng 

sanh ở xa đều thấy, ở xa đều nghe. Hai là Phật ở tại một chỗ thuyết pháp, có thể 

khiến mỗi mỗi chúng sanh đều tự thấy Phật ở trƣớc mặt mình thuyết pháp, giống 

nhƣ chỉ một mặt trời mọc lên mà ánh hiện các giòng nƣớc. 

Lại nữa, chúng sanh không đồng, có ngƣời thấy thân Phật ở khắp cả ba ngàn 

đại thiên thế giới, mà sanh lòng tin thanh tịnh. Lại có ngƣời mỗi mỗi thấy Phật ở 

trƣớc mặt mình thuyết pháp, mà sanh lòng tin thanh tịnh, tin ƣa vui mừng. Vì vậy 

nên Phật ở trƣớc mỗi mỗi (chúng sanh) mà thuyết pháp cho họ. 

KINH:  Bấy  giờ  Thế  Tôn  ở  tòa  Sƣ  tử  vui  vẻ  mà  cƣời,  ánh  sáng  chiếu  khắp  ba 

ngàn  đại  thiên  đại  thế  giới.  Do  ánh  sáng  ấy,  chúng  sanh  ở  trong  ba  ngàn  đại 

thiên đại thế giới này đều trông thấy Phật và Tăng ở phƣơng Ðông nhiều nhƣ cát 

sông  Hằng;  chúng  sanh  ở  trong  thế  giới  nhiều  nhƣ  cát  sông  Hằng  ở  phƣơng 

Ðông kia lại thấy Phật Thích-ca Mâu-ni và đại chúng ở trong ba ngàn đại thiên 

đại thế giới này. Nam, Tây, Bắc phƣơng, bốn phía trên, dƣới cũng đều nhƣ thế.  

LUẬN:  Hỏi:  Trƣớc  Phật  đã  nhiều  lần  phóng  sánh  sáng,  nay  vì  sao  còn  phóng 

ánh sáng ấy? 

Ðáp:  Trƣớc  phóng  sánh  sáng,  mỗi  mỗi  đều  có  việc,  nhƣ  trƣớc  đã  nói.  Nay  vì 

chúng hội ở thế giới kia và thế giới này chƣa trông thấy nhau, nên dùng thần lực 

ánh sáng làm cho tất cả đại chúng ở thế giới kia và đây đƣợc trông thấy nhau. 

Hỏi: Nhƣ trong hàng đệ tử, ngƣời có Thiên nhãn bậc nhất là Ðại A-la-hán A-nê-

lô-đậu, nếu mà tạm quán thì chỉ thấy đƣợc tiểu thiên thế giới, quán kỹ mới thấy 

đƣợc hai ngàn thế giới. Ðại Bích-chi Phật tạm quán thì chỉ thấy đƣợc hai ngàn 

thế giới, quán kỹ mới thấy đƣợc ba ngàn đại thiên thế giới. Còn nay tất cả mọi 

ngƣời làm sao mà thấy đƣợc thế giới chƣ Phật ở phƣơng Ðông nhiều nhƣ cát 

sông Hằng? 

Ðáp:  Ðó  là  do  thần  lực  của  Phật  làm  cho  đƣợc  thấy,  chứ  không  phải  sức  của 

chúng  sanh. Dẫu A-la-hán  và Bích-chi Phật ở các nơi khác  cũng nhờ thần lực 

của Phật mà thấy đƣợc  vô  hạn.  Giống  nhƣ Chuyển luân Thánh  vƣơng  bay đi, 

hết thảy kẻ tùy tùng và voi, ngựa, súc vật đều cũng đi theo. Nay do thần lực của 

Phật, chúng sanh tuy ở chỗ xa, cũng đƣợc thấy Phật. Lại nhƣ do năng lực của 

Ban-châu  tam  muội,  tuy  không  có  đƣợc  Thiên  nhãn,  mà  vẫn  thấy  đƣợc  mƣời 

phƣơng Phật, con mắt thấy không ngăn ngại. Cũng nhƣ khi kiếp tận lửa cháy, 

hết thảy chúng sanh tự nhiên đều đƣợc Thiền định đƣợc Thiên nhãn, Thiên nhĩ. 

Phật dùng thần lực khiến tất cả chúng sanh đều thấy đƣợc từ xa cũng nhƣ vậy. 

Bấy giờ, Thế Tôn ở tòa Sƣ tử mà cƣời. Cƣời nhƣ trƣớc đã nói, còn điều chƣa 

nói nay sẽ nói. 

Hỏi: Chúng sanh ở phƣơng này xa thấy ở phƣơng kia, là do thần lực của Phật, 

còn chúng sanh ở phƣơng kia cũng thấy ở bên này là do thần lực ai? 

Ðáp: Ðó là thần lực của Phật Thích-ca Mâu-ni khiến chúng sanh kia đƣợc thấy 

ba ngàn đại thiên thế giới ở phƣơng này, và thấy Phật Thích-ca Mâu-ni cùng tất 

cả các chúng hội, Nam, Tây, Bắc phƣơng, bốn phía trên, dƣới cũng nhƣ thế. 







CHƢƠNG 15 

GIẢI THÍCH: MƢỜI PHƢƠNG CHƢ BỒ-TÁT ÐẾN 

KINH:  Khi  ấy,  qua  khỏi  thế  giới  chƣ  Phật  nhiều  nhƣ  cát  sông  Hằng  ở  phƣơng 

đông, ở bên cùng tận của thế giới kia, có thế giới tên là Ða Bảo, Phật hiệu là Bảo 

Tích, hiện nay đang vì các Bồ-tát Ma-ha-tát thuyết Bát-nhã Ba-la-mật. 

LUẬN: Hỏi: Nhƣ Phật đã nói hết thảy thế giới là vô lƣợng vô biên, sao đây lại nói 

ở bên cùng tận của thế giới kia? Ở bên cùng tận tức là rơi vào tƣớng hữu biên. 

Nếu thế giới hữu biên, thì chúng sanh cũng phải hữu tận? Vì sao? Vì mỗi đức 

Phật độ hết vô lƣợng vô số chúng sanh vào Vô-dƣ Niết-bàn, không còn chúng 

sanh mới cho nên phải tận? 

Ðáp: Kinh Phật tuy có nói thế giới là vô lƣợng, đó là phƣơng tiện nói, chứ không 

phải  thật  giáo.  Nhƣ  thật  không  có  thần  mà  vì  phƣơng  tiện  nói  có  thần.  Trong 

mƣời bốn nạn ấy, dù nói thế giới là hữu biên hay vô biên, đều là tà kiến. Nếu vô 

biên thì Phật không có Nhất thiết trí, vì sao? Vì trí tuệ biết cùng khắp không vật 

gì không biết, mới gọi là Nhất thiết trí. Nếu thế giới là vô biên, thì Phật có thể biết 

không hết. Nếu thế giới là hữu biên, thời bị lỗi nhƣ trƣớc đã nói. Cả hai đều là tà 

kiến,  vì  sao?  Vì  nƣơng  vô  biên  để  phá  hữu  biên.  Thế  giới  Ða  Bảo  này  chẳng 

phải là ở tận cùng của hết thảy thế giới, mà là ở bên tận cùng các chúng sanh có 

nhân duyên đƣợc độ của đức Phật Thích-ca Mâu-ni. Giống nhƣ ở bên tận cùng 

của một nƣớc, thì không nói là ở bên tận cùng của châu Diêm-phù-đề. Nếu thế 

giới  là  vô  biên,  thì  Phật  không  phải  là  ngƣời  biết  tất  cả.  Ðiều  này  nhƣ  đã  đáp 

trong đoạn nói về ý nghĩa Phật ở trên kia. Cho nên, nên biết trí Phật là vô lƣợng, 

giống nhƣ cái hộp lớn nên nắp cũng lớn. 

Hỏi: Thế giới tên Ða Bảo. Bảo có hai thứ là Tài bảo và Pháp bảo. Vì thứ bảo nào 

nhiều mà gọi là thế giới bảo? 

Ðáp: Hai thứ đều có. Lại có nhiều Bồ-tát quán chiếu các báu về pháp tánh v.v... 

(nói báu này là của đại Bồ-tát có đƣợc, dùng làm mũ báu, ở trong mũ đều thấy 

chƣ Phật và liễu đạt tất cả pháp tánh), vì nhiều nên gọi là Ða Bảo. Trong nƣớc 

ấy có Phật hiệu là Bảo Tích, vì tâp hợp các pháp bảo Năm cân, Năm lực, Bảy 

giác chi, Tám chánh đạo vô lậu, nên gọi là Bảo Tích. 

Hỏi: Nếu vậy, hết thảy Phật nên gọi là Bảo Tích; vì sao chỉ gọi đức Phật kia là 

Bảo Tích? 

Ðáp: Tuy hết thảy chƣ Phật đều có thứ báu đó, nhƣng chỉ đức Phật kia lấy báu 

đó làm danh hiệu, nhƣ Di-lặc tên là Từ-thị... Chƣ Phật tuy có lòng từ, nhƣng chỉ 

Di-lặc lấy từ làm danh hiệu. 

Lại nữa, nhƣ khi Phật Bảo Hoa sanh ra, khắp trên thân đều có các thứ hoa sắc 

sáng chói  nên  gọi là Thái tử  Bảo Hoa.  Nhƣ  vậy khi Phật  Nhiên Ðăng sanh ra, 

khắp bên thân sáng nhƣ đèn nên gọi là Thái tử Nhiên Ðăng, khi thành Phật cũng 

gọi là Nhiên Ðăng (tên cũ là Ðỉnh Quang Phật) , Phật Bảo Tích cũng nhƣ vậy, có 

thể khi mới sanh cũng có nhiều bảo vật sanh ra, hoặc từ đất sanh, hoặc từ trời 

mƣa các thứ hoa báu tập hợp, nên gọi là Bảo Tích. 

Hỏi: Chỉ có một đức Phật Thích-ca Mâu-ni thôi, không có mƣời phƣơng Phật, vì 

sao?  Ðức Phật Thích-ca  Mâu-ni có oai lực  vô lƣợng, có  thể độ  hết thảy chúng 

sanh,  không  còn  có  Phật  khác.  Nhƣ  nói:  A-nan  nhất  tâm  suy  nghĩ  rằng:  "Quá 

khứ  các  đức  Phật  Bảo  Hoa,  Nhiên  Ðăng  v.v...  đều  sanh  vào  đời  tốt  đẹp,  thọ 

mạng rất lâu, mới có thể độ tất cả chúng sanh, còn nay đức Phật Thích-ca Mâu-

ni sanh vào đời ác, thọ mạng ngắn ngủi, chắc không thể nào độ tất cả đệ tử ƣ?" 

Vì có tâm nghi ngại nhƣ vậy nên Phật liền biết điều mà tâm A-nan đang suy nghĩ 

cho nên ngay khi mặt trời mọc, Phật nhập vào Nhật xuất tam muội. Bấy giờ tất 

cả các lỗ chân lông trên thân Phật xuất ra các ánh sáng, cũng nhƣ quanh mặt 

trời xuất ra ánh sáng. Ánh sáng ấy chiếu khắp cõi Diêm-phù-đề. Khắp rồi chiếu 

đến bốn thiên hạ, chiếu bốn thiên hạ khắp rồi, chiếu đến  ba ngàn đại thiên thế 

giới. Chiếu ba ngàn đại thiên thế giới khắp rồi, chiếu đến mƣời phƣơng vô lƣợng 

thế giới. Khi ấy từ bên rốn của Thế Tôn xuất ra các Hoa sen báu, nhƣ kệ nói: 

"Cọng lƣu ly sáng xanh, 

Ngàn cánh sắc hoàng kim, 

Kim-cƣơng làm đài hoa, 

Hổ phách trang nghiêm hoa. 

Mềm mại không cong thô, 

Nó cao hơn mƣời trƣợng, 

Cọng Lƣu-ly xanh biếc, 

Dựng ở giữa rốn Phật. 

Cánh nó rộng mà dài, 

Sắc đẹp giữa bạch quang, 

Vô lƣợng báu trang nghiêm, 

Hoa ấy có ngàn cánh. 

Sắc hoa đẹp nhƣ vậy, 

Từ rốn Phật sanh ra, 

Trên bốn đài hoa ấy, 

Tỏa báu ánh mặt trời. 

Mỗi mỗi các toà báu, 

Mỗi tòa có Phật ngồi, 

Nhƣ núi vàng bốn chóp. 

Sáng chói đồng nhƣ một. 

Từ giữa rốn bốn Phật, 

Ðều hiện vào sen đẹp, 

Trên cọng có tòa báu 

Mỗi tòa đều có Phật. 

Từ giữa rốn Phật ấy, 

Triển chuyển hiện hoa báu, 

Mỗi hoa đều có tòa 

Mỗi tòa đều có Phật. 

Triển chuyển hóa nhƣ vậy, 

Cho đến trời Tịnh-cƣ, 

Nếu muốn biết gần xa, 

Hãy lấy ví dụ nói: 

Một viên đá vuông lớn, 

Cao rộng nhƣ núi lớn, 

Từ trên thả rơi xuống, 

Ði thẳng không chi ngại. 

Vạn tám ngàn ba trăm, 

Tám mƣơi ba năm ròng, 

Số năm lâu nhƣ vậy, 

Nó mới thấu đến đất. 

Ở giữa hai khoảng ấy, 

Ðầy đủ có hóa Phật 

Ánh sáng Ngài lớn thịnh, 

Hơn mặt trời mặt trăng, 

Có Phật thân ra nƣớc 

Cũng có thân ra lửa, 

Hoặc hiện đi kinh hành 

Có khi ngồi tĩnh mặc. 

Có Phật đi khất thực, 

Ðể phƣớc cho chúng sanh, 

Hoặc là thuyết kinh pháp, 

Có khi phóng ánh sáng. 

Hoặc đến ba đƣờng ác, 

Ðịa ngục băng, tối, lửa. 

Hòa khí trừ giá rét. 

Ánh sáng chiếu ngục tối. 

Chỗ nóng cho gió mát 

Tùy việc cứu khổ nó 

An ổn không hoạn nạn 

Ðộ thoát bằng pháp lạc". 

Các  thứ  phƣơng  tiện  nhƣ  vậy,  một  lúc  có  thể  độ  liền  mƣời  phƣơng  vô  lƣợng 

chúng sanh. Ðộ chúng sanh rồi, trở lại vào bổn xứ ở giữa rốn Phật. 

Bấy  giờ,  Thế  Tôn  từ  Nhật  xuất  tam  muội  dậy,  hỏi  A-nan  rằng:  "Ông  thấy  sức 

thần thông của tam muội này không?" A-nan bạch Phật: "Bạch Thế Tôn, con đã 

thấy". Lại bạch Phật rằng: "Nếu Phật trụ thế thì đệ tử đƣợc độ trong một ngày, 

có thể đầy đủ hƣ không, huống gì trụ thế hơn tám mƣơi năm!". Vì vậy nên nói: 

"Một đức Phật có công đức và thần lực vô lƣợng, hiện tại hóa độ mƣời phƣơng, 

không có Phật khác". 

Lại nữa,  nhƣ Phật nói: "Nữ  nhân không  đƣợc làm  Chuyển luân Thánh  vƣơng, 

không đƣợc làm Phật, không đƣợc làm Ðế-thích thiên, Ma vƣơng, Phạm vƣơng, 

không đƣợc làm Phật, không đƣợc có hai Chuyển luân Thánh vƣơng cùng cai trị 

một  chỗ,  mƣời  phƣơng  Thế  Tôn  cũng  không  có  hai  Phật  cùng  xuất  hiện  một 

đời". Lại, Phật nói: "Phật nói không hƣ dối, một đời không có hai Phật, một pháp 

khó gặp nhất đó là Phật Thế Tôn; vô lƣợng ức kiếp, lâu lâu mới có một. Trong 

91 kiếp; ba kiếp có Phật. Kiếp thứ 91 trƣớc hiền kiếp, ban đầu có Phật hiệu là 

Tỳ-bà-thi  (Tàu  dịch  là  Chủng-chủng-kiến).  Trong  kiếp  thứ  31  có  hai  đức  Phật, 

một hiệu là Thi-khí (Tàu dịch Ðại), một hiệu là Tỳ-thứ-bà-phụ (Tỳ -xá-phù - Tàu 

dịch Nhất thiết chủng). Trong Hiền kiếp có bốn đức Phật: Một hiệu là Ca-la-cƣu-

xan-đà  (Câu-lƣu-tôn),  hai  hiệu  là  Ca-na-già  Mâu-ni  (Câu-na-hàm  Mâu-ni  -  Tàu 

dịch Kim Tiên Nhân), ba hiệu là Ca-diếp, bốn hiệu là Thích-ca Mâu-ni. Ngoài ra 

các kiếp khác không có Phật, rất đáng thƣơng xót!". Nếu có mƣời phƣơng Phật, 

cớ sao nói " các kiếp khác không có Phật, rất đáng thƣơng xót"? 

Ðáp:  Tuy  đức  Phật  Thích-ca  có  thần  lực  vô  lƣợng,  hay  biến  hóa  làm  Phật  ở 

mƣời phƣơng để thuyết pháp, phóng ánh sáng độ chúng sanh, cũng không thể 

độ hết chúng sanh, vì bị rơi vào hữu biên, thời không còn có Phật ở vị lai vậy. 

Nhƣng vì chúng sanh không tận, cho nên còn có các đức Phật khác. 

Lại  nữa,  ông  nói  Phật  tự  thuyết  các  nữ  nhân  không  đƣợc  làm  năm  việc.  Hai 

Chuyển luân Thánh vƣơng không đƣợc đồng thời xuất hiện. Phật cũng nhƣ vậy, 

cùng trong một đời không có hai Phật. Ông không hiểu nghĩa này. Phật có hai 

nghĩa, có nghĩa để hiểu, có nghĩa sâu xa khó hiểu. Nhƣ khi Phật sắp vào Niết-

bàn, nói với các Tỳ-kheo: "Từ nay nên nƣơng theo pháp, không nên nƣơng theo 

ngƣời; nên nƣơng theo nghĩa, không nên nƣơng theo ngữ; nên nƣơng theo trí, 

không nên nƣơng theo thức; nên nƣơng theo kinh liễu nghĩa, không nên nƣơng 

theo chƣa liễu nghĩa". 

Nƣơng theo pháp là, pháp có mƣời hai loại; nên nƣơng theo pháp ấy, không nên 

nƣơng theo ngƣời. 

Nƣơng nghĩa là, trong nghĩa không có sự tranh cãi về tốt xấu, tội phúc, hƣ thật. 

Ngữ là để đƣợc nghĩa, nghĩa không phải ngữ, Nhƣ ngƣời lấy ngón tay chỉ mặt 

trăng  để  bảo  cho  ngƣời  mê  muội,  nhƣng  ngƣời  mê  muội  lại  thấy  ngón  tay  mà 

không thấy mặt trăng. Ngƣời kia lại nói với nó rằng: Ta lấy ngón chỉ mặt trăng, là 

để  cho  ngƣơi  biết  mặt  trăng,  sao  ngƣơi  lại  thấy  ngón  tay  mà  không  thấy  mặt 

trăng?  Ðây  cũng  nhƣ  thế.  Ngữ  để  chỉ  nghĩa,  nghĩa  không  phải  là  ngữ,  vì  vậy 

không nên nƣơng theo ngữ. 

Nƣơng theo trí là, trí hay so lƣờng phân biệt thiện ác, còn thức thì  thƣờng tìm 

vui, không vào đƣợc đạo chánh, cho nên nói không nên nƣơng theo thức. 

Nƣơng theo kinh liễu nghĩa là, trong các ngƣời có Nhất thiết trí, thì Phật là bậc 

nhất. Trong tất cả các kinh thơ, thì Phật pháp là bậc nhất. Trong tất cả chúng, thì 

chúng Tỳ-kheo Tăng là bậc nhất. Bố thí thì đƣợc phƣớc lớn, giữ giới đƣợc sanh 

thiên, nhƣ vậy v.v... là kinh liễu nghĩa. Nhƣ nói Pháp sƣ thuyết pháp có năm điều 

lợi: Một là phƣớc lớn, hai là đƣợc ngƣời ƣa mến, ba là đoan chánh, bốn là danh 

tiếng, năm là sau đƣợc Niết-bàn, ấy là kinh chƣa liễu nghĩa. Vì sao chƣa liễu? Vì 

bố thí đƣợc phƣớc lớn, ấy là rõ ràng dễ hiểu, còn thuyết pháp thì không có tài 

vật mà nói là đƣợc phƣớc, đƣợc phƣớc đây là ngƣời thuyết pháp. Dùng nhiều 

cách tán thán sự bố thí để phá lòng xan tham của ngƣời, cũng trừ lòng xan tham 

của  mình,  cho  nên  nói  là  chƣa  liễu.  Ðây  là  phần  nhiều  dẫn  những  lời  phƣơng 

tiện trong kinh, chứ không phải thật nghĩa. Trong kinh ấy tuy Phật nói đời không 

có  hai  Phật  cùng  xuất  hiện,  mà  không  nói  trong  tất  cả  mƣời  phƣơng  thế  giới 

(không  có  hai  Phật).  Tuy  nói  đời  không  có  hai  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng,  mà 

cũng không phải nói trong tất cả mƣời phƣơng ba ngàn đại thiên thế giới không 

có,  mà  chỉ  nói  trong  thế  giới  bốn  thiên  hạ  không  có  hai  Chuyển  luân  Thánh 

vƣơng. Do tạo phƣớc thanh tịnh nên một mình làm vua một thế giới, không có 

các oán địch. Nếu có hai vua thì không gọi là thanh tịnh. Tuy Phật không có tâm 

tật đố, nhƣng vì hạnh nghiệp đời đời thanh tịnh nên cũng không có hai Phật xuất 

hiện trong một thế giới. 

Trăm ức núi Tu-di, trăm ức mặt trời mặt trăng, gọi là Tam thiên đại thiên thế giới. 

Nhƣ vậy mƣời phƣơng hằng hà sa Tam thiên đại thiên thế giới, gọi là một Phật 

thế  giới,  trong  đó  không  còn  có  các  Phật  khác,  thật  chỉ  có  một  Phật  Thích-ca 

Mâu-ni. Trong một Phật thế giới ấy thƣờng hóa làm các Phật, các pháp môn, các 

thân  hình,  các  nhân  duyên,  các  phƣơng  tiện  để  độ  chúng  sanh.  Nhƣ  vậy  nên 

trong  kinh  Ða-trì  nói:  "Trong  một  đời  một  thế  giới  không  có  hai  Phật  mà  không 

nói mƣời phƣơng không có Phật". 

Lại  nữa,  nhƣ  ông  nói:  "Một  việc  khó  gaàu7841?p,  đó  là  Phật  Thế  Tôn.  Lại  nói 

trong  chín  mƣơi  mốt  kiếp,  ba  kiếp  có  Phật;  các  kiếp  khác  không  có  Phật,  rất 

đáng thƣơng xót". Phật vì hạng ngƣời tội nặng không gieo trồng thiện căn thấy 

Phật đó, nên nói Phật ra đời khó gặp nhƣ hoa cây Ƣu-đàm-bát-la, lâu lâu mới có 

một lần. Ngƣời có tội nặng cũng nhƣ vậy, luân chuyển trong ba đƣờng ác. Hoặc 

sanh ở trong cõi ngƣời, cõi trời mà gặp lúc Phật ra đời, ngƣời kia cũng không 

đƣợc thấy Phật. Nhƣ nói chín ức nhà trong thành Xá-vệ, có ba ức nhà tận mắt 

trông thấy Phật, ba ức nhà tai nghe có Phật, mà mắt không thấy, ba ức nhà thì 

không nghe cũng không thấy. Phật ở tại Xá-vệ hai mƣơi lăm năm mà các chúng 

ấy còn không nghe không thấy, huống là ở xa? 

Lại  nữa,  Phật  và  A-nan  đi  vào  thành  Xá-vệ  khất  thực.  Bấy  giờ  có  một  bà  già 

nghèo  đứng  ở  đƣờng,  A-nan  bạch  Phật  rằng:  "Bạch  Thế  Tôn,  ngƣời  ấy  đáng 

thƣơng, xin Phật độ cho". Phật nói với A-nan: "Ngƣời ấy không có nhân duyên". 

A-nan  thƣa:  "Phật  đi  đến  gần,  ngƣời  ấy  trông  thấy  tƣớng  hảo  quang  minh,  ắt 

phát tâm hoan hỷ, lấy đó làm duyên". 

Phật đi đến gần, ngƣời ấy liền xoay lƣng lại với Phật, Phật đi qua cả bốn phía, 

ngƣời ấy liền cả bốn phía xoay lƣng lại với Phật mà ngƣớc mặt lên trời. Phật từ 

trên đi xuống, thì lại cúi mắt xuống đất. Phật từ dƣới đất hiện lên, thì lấy hai tay 

che mắt không chịu thấy Phật. Phật nói với A-nan: "Còn muốn là nhân duyên gì 

nữa?" Có hạng ngƣời nhƣ vậy, không có nhân duyên đắc độ nên không đƣợc 

thấy Phật. Vì vậy nên Phật nói: "Này A-nan! Phật khó gặp nhƣ hoa Ƣu-đàm-bát-

la; giống nhƣ nƣớc mƣa tuy nhiều, khắp nơi đều có đƣợc, mà Ngạ quỷ thƣờng 

chịu khát, không thể uống đƣợc". 

Ông nói trong chín mƣơi mốt kiếp, chỉ ba kiếp có Phật, đóù là nói ở trong một 

Phật thế giới, chứ không phải tất cả các thế giới khác. Nói "chỗ này kiếp trống 

không không có Phật xuất thế, thật đáng thƣơng xót", đó cũng là nói ở trong một 

Phật thế giới này, chứ không phải trong tất cả các thế giới khác. Vì vậy nên biết 

có mƣời phƣơng Phật. 

Lại  nữa,  trong  pháp  Thanh-văn  có  nói  mƣời  phƣơng  Phật,  mà  tự  ông  không 

hiểu. Nhƣ trong kinh Tạp A-hàm nói: "Thí nhƣ mƣa lớn liên tục, từng giọt, từng 

giọt không ngừng, chẳng thể nào đếm hết. Phật thế giới cũng nhƣ vậy. Ta thấy ở 

phƣơng Ðông vô lƣợng thế giới, có thế giới đang thành, có thế giới đang trụ, có 

thế  giới  đang  hoại,  số  lƣợng  rất  nhiều,  không  phân  biệt  nổi.  Nhƣ  vậy  cho  đến 

mƣời phƣơng vô lƣợng chúng sanh. Trong mƣời phƣơng thế giới đó, có ba thứ 

khổ về thân là già, bệnh, chết; ba thứ khổ về tâm là dâm, sân, si; ba thứ khổ về 

đời sau là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Tât cả thế giới đều có ba hạng ngƣời hạ, 

trung, thƣợng. Hạng hạ nhân thì đắm say cái thú vui hiện tại; hạng trung nhân thì 

đắm say cái thú vui đời sau, hạng thƣợng nhân thì cầu đạo, có tâm từ bi thƣơng 

xót chúng snah. Ðã có nhân duyên, làm sao không có quả báo? Phật nói: "Nếu 

đời không có già, bệnh, chết, thì Phật không ra đời". Ngƣời ấy nhân thấy chúng 

sanh bị già bệnh chết khổ não, mà trong tâm phát nguyện: "Ta sẽ làm Phật, để 

độ  thoát  chúng  sanh,  dứt  trừ  tâm  bệnh,  cứu  vớt  sự  khổ  đời  sau  cho  chúng 

sanh".  Nhƣ  vậy  mƣời  phƣơng  thế  giới  đều  có  nhân  duyên  có  Phật  ra  đời.  Cớ 

sao chỉ nói chỗ này có Phật, các chỗ khác không có? Giống nhƣ có ngƣời nói: 

"Có cây không lửa, có đất ẩm không có nƣớc" là điều không thể tin đƣợc. Phật 

cũng nhƣ vậy, chúng sanh thân có cái khổ già, bệnh, chết; tâm có các khổ dâm, 

sân, si; Phật vì dứt ba thứ khổ đó khiến họ đƣợc chứng Tam thừa, cho nên xuất 

hiện ở đời. Trong tất cả thế giới đều có các khổ đó, làm sao lại không có Phật? 

Lại  nữa,  ngƣời  mù  vô  số  mà  chỉ  nói  cần  một  thầy  thuốc,  thế  thì  cũng  không 

đúng. Vì vậy nên phải có mƣời phƣơng Phật. 

Lại nữa, trong Trƣờng A-hàm có kinh nói: "Có Quỷ thần vƣơng giữ phƣơng Bắc, 

với trăm ngàn vạn quỷ thần rất đông, cuối đêm đi đến chỗ Phật, đầu mặt lễ chân 

Phật rồi đứng một bên, phóng ra ánh sáng thanh tịnh, chiếu khắp rừng Kỳ Hoàn, 

làm cho sáng rực, chấp tay tán Phật, nói hai bài kệ rằng: 

"Tôi quy mạng bậc Ðại tinh tấn, 

Trong loài hai chân Phật trên cả, 

Bậc có mắt trí tuệ thấy hết, 

Chƣ thiên không hiểu trí tuệ ấy. 

Phật quá khứ, vị lai hiện tại, 

Tôi đều cúi đầu lễ tất cả, 

Nhƣ vậy tôi nay quy mạng Phật. 

Cũng nhƣ cung kính Phật ba đời". 

Trong bài kệ nhƣ vậy có mƣời phƣơng Phật. Quỷ thần vƣơng cúi đầu lễ Phật ba 

đời,  rồi  sau  mới  riêng  quy  mạng  Phật  Thích-ca  Mâu-ni.  Nếu  không  có  mƣời 

phƣơng Phật hiện tại, thì hãy nên chỉ nói quy mạng Phật Thích-ca Mâu-ni, không 

nên nói chƣ Phật quá khứ, vị lai, hiện tại. Cho nên nói có mƣời phƣơng Phật. 

Lại nữa, đời quá khứ có vô lƣợng Phật, đời vị lai cũng có vô lƣợng Phật. Vì vậy 

nên hiện tại cũng phải có vô lƣợng Phật. 

Lại nữa,  nếu Phật  ở trong pháp  Thanh-văn, mà nói có mƣời phƣơng  vô số  vô 

lƣợng Phật thì chúng sanh sẽ nói Phật dễ đƣợc gặp, rồi không chịu siêng năng 

cầu giải thoát. Nếu không gặp Phật này, sẽ gặp Phật kia, cứ nhƣ vậy không cần 

cầu độ thoát. Cũng nhƣ Nai khi chƣa bị bắn, thời không biết sợ hãi, khi bị bắn rồi 

mới  sợ  hãi  chạy  quanh  tìm  lối  thoát.  Ngƣời  cũng  nhƣ  vậy,  có  bị  khổ  già  bệnh 

chết, nên nghe nói chỉ có một đức Phật, rất khó gặp đƣợc, thì tâm liền sợ hãi, 

siêng tu hành tinh tấn cho mau đƣợc thoát khổ. Vì vậy nên  Phật ở trong pháp 

Thanh-văn  không  nói  có  mƣời  phƣơng  Phật,  cũng  không  nói  không.  Nếu  có 

mƣời  phƣơng  Phật  mà  ông  nói  không  thì  bị  tội  vô  hạn.  Nếu  không  có  mƣời 

phƣơng  Phật  mà  tôi  nói  có,  ông  liền  sanh  tâm  tƣởng  niệm  vô  lƣợng  Phật  thì 

đƣợc  phƣớc  cung  kính,  vì  cớ  sao?  Do  nhân  duyên  của  thiện  tâm  mà  đƣợc 

phƣớc  đức  lớn.  Ví  nhƣ  Từ  tâm  tam  muội  có  sức  xem  tất  cả  chúng  sanh  đều 

muốn thấy họ thọ vui. Tuy không có lợi ích thật, nhƣng vì tâm từ quán nên ngƣời 

ấy đƣợc vô lƣợng phƣớc. Tƣởng niệm mƣời phƣơng Phật cũng nhƣ vậy. Nếu 

thật có mƣời phƣơng Phật mà nói không thì bị vô lƣợng trọng tội, phá hoại mƣời 

phƣơng  Phật,  vì  sao?  Vì  phá  hoại  sự  thật.  Ngƣời  con  mắt  thịt  tuy  không  biết 

nhƣng tâm tin mà nói có, thì phƣớc ấy vô lƣợng. Nếu thật có Phật mà trong ý lại 

nói  không  thì  tội  ấy  rất  nặng.  Ngƣời  tự  dụng  tâm,  còn  phải  tin  là  có,  huống  gì 

Phật tự nói trong Ðại thừa rằng thật có mƣời phƣơng Phật mà lại không tin ƣ? 

Hỏi: Nếu có mƣời phƣơng vô lƣợng Phật và các Bồ-tát, nay chúng sanh phần 

nhiều đang bị đọa trong ba ác đạo, sao lại không đến độ? 

Ðáp:  Vì  chúng  sanh  tội  nặng,  Phật  Bồ-tát  tuy  đến  cũng  không  thấy.  Lại,  pháp 

thân Phật thƣờng phóng ánh sáng, thƣờng nói pháp, mà vì tội chƣớng cho nên 

không thấy, không nghe, giống nhƣ mặt trời mọc mà ngƣời mù không thấy, sấm 

sét dậy đất mà ngƣời điếc không nghe. Nhƣ vậy, pháp thân Phật thƣờng phóng 

ánh  sáng,  thƣờng  thuyết  pháp  mà  chúng  sanh  vô  lƣợng  kiếp  tội  cấu  sâu  dày, 

nên  không  thấy  không  nghe.  Cũng  nhƣ  gƣơng  sáng,  nƣớc  trong,  soi  mặt  vào 

thời  thấy,  còn  nƣớc  cấu  bẩn  bất  tịnh  che  tối,  thời  không  trông  thấy.  Nhƣ  vậy, 

chúng sanh thanh tịnh thời thấy Phật, nếu tâm không thanh tịnh, thời không thấy 

Phật. Nay tuy thật có mƣời phƣơng Phật và các Bồ-tát đến độ chúng sanh mà 

chúng sanh không thấy đƣợc. 

Lại  nữa,  nhƣ  Phật  Thích-ca  Mâu-ni,  ở  trong  châu  Diêm-phù-đề,  sanh  tại  nƣớc 

Ca-tỳ-la-vệ,  phần  nhiều  du  hành  sáu  thành  lớn  ở  Ðông  Thiên  Trúc,  có  khi  bay 

đến Nam Thiên Trúc đến nhà cƣ sĩ Ức Nhĩ để thọ cúng dƣờng. Có khi tạm đến 

nƣớc Nguyệt Chi ở Bắc Thiên Trúc hàng phục Long vƣơng A-ba-la-la. Lại đến 

phía Tây nƣớc Nguyệt Chi hàng phục nữ La-sát. Phật ở trong hang đá của La-

sát một thời gian, đến nay bóng Phật đang còn. Có ngƣời đi vào trong xem thì 

không thấy, ra ngoài ở  xa nhìn  vào  thì thấy tƣớng ánh sáng nhƣ Phật.  Có  khi 

tạm bay đến núi của Tiên nhân Lê-bạt-bà nƣớc Kế Tân, trụ giữa hƣ không mà 

hàng phục tiên nhân ấy. Tiên nhân nói: Tôi vui ở trong đây, xin Phật cho tóc và 

móng tay của Phật để dựng Tháp cúng dƣờng. 

Tháp nay vẫn còn (dƣới núi này có chùa Ly Việt. Ly Việt nên gọi là Lệ-bạt-đà). 

Ngƣời đồng sanh với Phật trong một nƣớc mà không phải ai cũng thấy, huống là 

ở chỗ khác. Vì vậy nên không thể do không thấy mƣời phƣơng Phật mà nói là 

không có. 

Lại nữa, Di-lặc Bồ-tát có tâm đại từ bi, mà chỉ ở thiên cung không đến xứ này, có 

thể vì không đến mà nói không có Di-lặc ƣ? Di-lặc ở gần mà không đến, không 

cho là quái lạ, mƣời phƣơng Phật ở xa (không đến) đâu đủ cho là quái lạ. 

Lại nữa, mƣời phƣơng Phật không đến vì chúng sanh tội cấu sâu nặng, không 

gieo trồng công đức thấy Phật, cho nên Phật không đến. 

Lại nữa, khi Phật biết tất cả chúng sanh thuần thục, kiết sử mỏng, vậy sau mới 

đến độ, nhƣ kệ nói: 

"Chƣ Phật trƣớc xem biết có ngƣời, 

Dùng hết phƣơng tiện không độ đƣợc, 

Có ngƣời khó độ, ngƣời dễ độ, 

Hoặc có ngƣời chậm, có ngƣời mau. 

Hoặc dùng ánh sáng, hoặc thần thông. 

Các cách nhân duyên độ chúng sanh, 

Ngƣời muốn tác nghịch Phật thƣơng cứu, 

Hoặc muốn tác nghịch Phật không ngăn. 

Chúng cƣờng khó hóa, dùng lời thô, 

Tâm thuần dễ độ dùng lời dịu, 

Tuy có tâm từ bi bình đẳng, 

Biết thời trí tuệ dùng phƣơng tiện". 

Vì vậy nên mƣời phƣơng Phật tuy không đến mà không nên nói là không có. 

Lại nữa, Phật có trí tuệ lực, phƣơng tiện, thần thông, các A-la-hán nhƣ Xá-lợi-

phất, đại Bồ-tát nhƣ Di-lặc còn không thể biết, huống gì ngƣời phàm? 

Lại nữa, chƣ Phật đại Bồ-tát, khi chúng  sanh bị cấp nạn nhƣ sợ hãi, nhất tâm 

niệm đến thì hoặc thời đến cứu độ. Nhƣ ở phía Tây nƣớc đại Nguyệt chi, trong 

một xứ Phật, có ngƣời bị bệnh phong lác, đi đến bên tƣợng Biến-cát Bồ-tát, nhất 

tâm tự quy y, niệm tƣởng công đức của Biến-cát Bồ-tát, nguyện trừ bệnh ấy. Khi 

ấy Biến-cát Bồ-tát liền lấy tay phải sáng chói quý báu to lớn xoa trên thân ngƣời 

kia, bệnh liền đƣợc lành. Lại, trong một nƣớc có vị Tỳ-kheo tu ở chốn A-lan-nhã, 

đọc lớn kinh Ðại thừa, vị quốc vƣơng nƣớc đó thƣờng trải tóc để ngài bƣớc lên 

mà  đi.  Có  vị  Tỳ-kheo  nói  với  vua  rằng:  "Ngƣời  ấy  Ma-ha-la,  không  tụng  kinh 

nhiều,  cớ  sao  vua  cúng  dƣờng  lớn  lao  nhƣ  thế?"  Vua  nói:  "Ta  một  hôm  giữa 

đêm muốn gặp vị Tỳ-kheo ấy, liền đi đến chỗ ngài ở, thì thấy vị Tỳ-kheo ở trong 

động tụng kinh Pháp Hoa, và thấy một ngƣời sắc vàng sáng chói, cỡi Voi trắng 

chắp tay cúng dƣờng, ta đi dần đến gần thì biến mất, ta hỏi Ðại đức: "Vì sao tôi 

đến  mà  ngƣời  sắc  vàng  sáng  chói  biến  mất  ƣ?  Vị  Tỳ-kheo  đáp:  "Ðó  là  Bồ-tát 

Biến-cát. Bồ-tát Biến-cát tự nói rằng: "Có ngƣời nào đọc kinh Pháp Hoa, thời ta 

sẽ cỡi Voi trắng đi đến giáo đạo". Vì tôi tụng kinh Pháp Hoa nên Bồ-tát Biến-cát 

tự đến (Biến-cát trong kinh Pháp Hoa gọi là Phổ Hiền)". 

Lại, tại một nƣớc có vị Tỳ-kheo đọc kinh A-di-đà và Ðại Bát-nhã Ba-la-mật, ngƣời 

ấy khi  sắp chết, nói với đệ tử rằng: "Phật A-di-đà cùng với đại chúng của ngài 

đồng đi đến". Tức thời vị ấy cử động thân, tự quy y Phật, giây lát mạng chung. 

Sau khi mạng chung, đệ tử chất củi hỏa thiêu, ngày mai bƣơi trong đống tro thấy 

lƣỡi không cháy. Do tụng  kinh A-di-đà Phật mà thấy Phật đi  đến, do  tụng  Bát-

nhã  Ba-la-mật  mà  lƣỡi  không  cháy.  Ðó  là  do  việc  hiện  rõ  trong  đời  nay,  nhƣ 

trong kinh nói việc chƣ Phật Bồ-tát hiện đến rất nhiều. Nhƣ vậy nơi nào có ngƣời 

tội cấu và kiết sử mỏng mà biết nhất tâm niệm Phật với lòng tin thanh tịnh, không 

nghi ngờ, thì chắc đƣợc thấy Phật, không bao giờ hƣ dối. Do các nhân duyên ấy, 

biết thật có mƣời phƣơng Phật. 

KINH: Bấy giờ, ở thế giới kia có vị Bồ-tát tên là Phổ Minh.  

LUẬN: Nghĩa của Bồ-tát nhƣ đã nói ở trong chƣơng Tán thán Bồ-tát. 

Hỏi: Sao gọi là Phổ Minh? 

Ðáp: Ánh sáng Ngài thƣờng chiếu cả thế giới nên gọi là Phổ Minh. 

KINH: Thấy ánh sáng lớn ấy, thấy quả đất rung động lớn, lại thấy thân Phật, đi 

đến chỗ Phật Bảo Tích bạch Phật rằng: "Thế Tôn! Nay vì nhân duyên gì mà có 

ánh sáng ấy chiếu đến thế gian, quả đất rung động, lại thấy thân Phật?"  

LUẬN: Ðất rung động, ánh sáng thân Phật nhƣ trƣớc đã nói. 

Hỏi: Phổ Minh Bồ-tát ấy là bậc tối tôn nhất trong các Bồ-tát, thì phải tự biết nhân 

duyên; cớ sao lại hỏi? 

Ðáp: Phổ Minh Bồ-tát ấy tuy lớn, nhƣng không thể biết đƣợc trí tuệ, thần lực của 

chƣ  Phật.  Giống  nhƣ  ánh  sáng  mặt  trăng  tuy  lớn  nhƣng  mặt  trời  xuất  hiện  thì 

biến mất, vì vậy nên hỏi Phật. 

Lại nữa, Bồ-tát thƣờng muốn thấy Phật, tâm không chán đủ, không nhân duyên 

còn muốn thấy Phật, huống gì có nhân duyên lớn? 

Lại nữa, việc ấy không nên nghi ngờ. Vì nhƣ Trâu nghé đi theo mẹ thì có gì quái 

lạ.  Lại  nhƣ  tiểu  vƣơng  triều  yết  đại  vƣơng,  lẽ  phải  là  nhƣ  vậy.  Các  đại  Bồ-tát 

cũng nhƣ thế, vì đƣợc lợi ích lớn, nên thƣờng muốn theo Phật, Bồ-tát ấy thấy 

việc ấy, tâm liền biết rõ đó chắc là  việc  lớn, thấy  vô số  vô lƣợng thế giới, đều 

trông thấy nhau, vì thế cho nên hỏi. 

Lại nữa, có ngƣời nói: " Bồ-tát ấy tự có thần lực biết đƣợc, cũng là do thần lực 

của Phật Thích-ca Mâu-ni làm cho biết. Chỉ vì các tiểu Bồ-tát không biết hỏi, cho 

nên hỏi Phật. Các tiểu Bồ-tát chƣa trừ hết sợ hãi khổ nạn, không thể hỏi Phật, 

thế nên vì họ mà hỏi. Phổ Minh Bồ-tát ấy xuất hiện ở thế giới này cùng với các 

tiểu nam tử, tiểu nữ nhân, nên biết họ không thể hỏi (nên vì họ mà hỏi). Giống 

nhƣ Voi lớn có thể xô ngã cây to để cho các Voi nhỏ đƣợc ăn cành lá, cho nên 

hỏi Phật: "Thƣa Ðại đức Thế Tôn! Do nhân duyên gì mà có ánh sáng này, quả 

đất rung động lớn, lại thấy thân Phật?" 

(Hết cuốn 9 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 10 

KINH:  Phật  Bảo  Tích  trả  lời  Phổ  Minh  rằng:  "Thiện  nam  tử!  Qua  khỏi  thế  giới 

nhiều nhƣ cát sông Hằng ở về phƣơng Tây, có một thế giới tên là Ta-bà, trong 

ấy có Phật hiệu là Thích-ca Mâu-ni, hiện nay muốn thuyết Bát-nhã Ba-la-mật cho 

các Bồ-tát Ma-ha-tát, ấy là thần lực của Ngài".  

LUẬN: Hỏi: Phật cũng nhƣ núi Tu-di, không bị sóng nƣớc biển cả lay động, nay 

vì sao đáp lời Phổ Minh hỏi? Ấy là tƣớng lay động? Nhiếp tâm thời không nói, 

tán tâm thời có nói. Nói pháp là từ giác quán phát sinh. Giác quán là việc thô, 

Phật không nên có việc thô ấy? 

Ðáp: Phật tuy đã nhập sâu thiền định, không bị thế sự làm động. Nay vì tâm đại 

từ bi thƣơng xót chúng sanh, mà thuyết pháp đoạn trừ nghi ngờ cho họ. Nhƣ núi 

chúa  Tu-di,  gió  nhỏ  không  thể  lay  động,  nếu  có  gió  Tùy-lam  thổi  đến  thời  mới 

rung động mạnh. Phật cũng vậy, khi có ngọn gió đại từ bi thổi đến thời vì thƣơng 

xót  mà  tâm  động,  phân  tán  thân  ra  vô  số  đi  vào  năm  đạo  để  giáo  hóa  chúng 

sanh, hoặc làm thân trời cho đến thân súc sanh. 

Lại  nữa,  thật  sự  Phật  không  động,  Ngài  thƣờng  nhập  định,  do  nhân  duyên 

phƣớc  đứùc đời trƣớc, mà toàn thân phát ra tiếng,  ứng tiếp các  vật nhƣ tiếng 

vang,  cũng  nhƣ  nhạc  trời  tự  dƣng  phát  ra  tiếng.  Lại  nhƣ  ngọc  Ma-ni,  tùy  theo 

ngƣời  muốn  gì  cho  nấy.  Nếu  muốn  áo  mặc,  uống  ăn,  thuốc  thang,  tùy  ý  cần 

dùng, tự nhiên đều có đƣợc. Phật cũng nhƣ thế, từ trong lỗ chân lông kia, trên 

thân  Ngài  tự  nhiên  có  tiếng,  tùy  tâm  thuyết  pháp,  trong  ấy  Phật  không  hề  nghĩ 

tƣởng, cũng không phân biệt. 

Nhƣ trong kinh Thuyết-mật-tích Kim-cang nói: "Phật có ba sự bí mật là thân mật , 

ngữ mật, ý mật. Tất cả chƣ thiên, loài ngƣời đều không hiểu, không biết". 

Trong một hội chúng sanh, mà hoặc có ngƣời thấy thân Phật sắc hoàng kim, sắc 

bạch  ngân,  các  tạp  sắc.  Có  ngƣời  thấy  thân  Phật  cao  một  trƣợng  sáu  thƣớc. 

Hoặc  thấy  một  dặm,  mƣời  dặm,  trăm  ngàn  vạn  ức,  cho  đến  vô  biên  vô  lƣợng 

khắp cả hƣ không nhƣ thế v.v... gọi là thân mật. 

Về  ngữ  mật  là,  có  ngƣời  nghe  âm  thanh  của  Phật  tỏa  xa  một  dặm,  có  ngƣời 

nghe mƣời dặm, trăm ngàn vạn ức vô số vô lƣợng khắp cả hƣ không. Trong một 

hội chúng mà hoặc có ngƣời nghe thuyết về bố thí, có ngƣời nghe thuyết về trì 

giới,  có  ngƣời  nghe  thuyết  về  nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định,  trí  tuệ.  Nhƣ  vậy 

cho đến mƣời hai bộ kinh, tám vạn pháp tụ, mỗi mỗi tùy tâm mà nghe, ấy gọi là 

ngữ mật. 

Bấy  giờ  Mục-liên  tâm  suy  nghĩ  muốn  biết  âm  thanh  của  Phật  gần  hay  xa,  liền 

dùng sức Thần túc của mình đi qua ngàn vạn ức thế giới Phật mới dừng nghỉ, 

vẫn nghe âm thanh Phật cũng nhƣ ở gần không khác. Nơi thế giới dừng chân 

ấy, đang là bữa ăn của Phật và đại chúng, ngƣời cõi này thấy Mục-liên ôm bình 

bát đứng, các đệ tử của Phật này hỏi Phật của họ rằng: "Ngƣời này đầu nhƣ con 

sâu từ đâu đến, lại khoác áo Sa-môn mà đi vậy?" Phật này trả lời: "Chớ khinh 

ngƣời ấy. Ở về phƣơng đông, qua khỏi vô lƣợng Phật thế giới, có Phật hiệu là 

Thích-ca  Mâu-ni, ngƣời ấy là  đệ tử có Thần túc  của Phật ấy". Phật  này lại hỏi: 

"Mục-độ-già-lƣợc-tử  (Moudgalyaya-na)!  Sao  ông  lại  đến  đây?"  Mục-liên  thƣa: 

"Con vì tìm âm thanh của Phật, cho nên đến đây". Ð?c Phật bảo Mục-liên: "Ông 

tìm âm thanh của Phật, qua vô lƣợng ức kiếp, cũng không thể tìm ra đƣợc biên 

tế của nó". 

Lại nữa, Phật ra đời là để dứt bỏ nghi ngờ cho chúng sanh, cho nên thuyết pháp 

cho họ. Ðiều ấy không nên gạn hỏi. Ông không nên hỏi mặt trời tại sao lại trừ 

bóng tối? Phật cũng nhƣ vậy, không nên hỏi Phật vì sao mà trả lời. 

Hỏi: Các Phật giác ngộ bằng nhau nên gọi là Ðẳng giác. Nay vì sao bảo đó là 

thần lực của Phật kia? 

Ðáp: Chỉ cho thấy là không có tôi, ta, kia, đây; vì để diệt tật đố, kiêu mạn vậy. 

Lại nữa, thế giới có đƣợc các vị trời, thƣờng mong cầu sự tôn trọng hơn cả, vì 

kiêu mạn mà tự nói rằng: Trời, đất, ngƣời, vật đều do ta biến hóa ra. Nhƣ Phạm-

thiên  vƣơng  nói  với  các  Phạm-thiên  rằng:  "Ta  tạo  ra  các  ngƣơi".  Trời  Tỳ-nữu 

(Virnu) nói: "Ở thế gian mà có kẻ rất giàu sang danh tiếng, đều là một phần sức 

mạnh oai đức của thân ta. Ta có thể thành tựu thế gian, cũng có thể phá hoại thế 

gian. Oai đức thế gian đều do ta làm". Vì có các trời nhƣ vậy nên họ phá pháp 

tƣớng nhân duyên. Cho nên nói đó là thần lực của Phật kia. 

KINH: Bấy giờ Phổ Minh Bồ-tát bạch Phật Bảo Tích rằng: "Bạch Thế Tôn! Con 

nay sẽ đến thăm Phật Thích-ca Mâu-ni để lễ bái cúng dƣờng, và thăm các vị đại 

Bồ-tát là những vị kế thừa tôn vị, đều đã chứng đƣợc Ðà-la-ni và các Tam muội, 

ở trong các Tam muội đều đƣợc tự tại. 

LUẬN:  Hỏi:  Sự  trì  giới,  thiền  định,  trí  tuệ  và  độ  ngƣời  của  chƣ  Phật  đều  nhƣ 

nhau, Bồ-tát Phổ-Minh ấy tại sao còn muốn đến thăm Phật Thích-ca Mâu-ni? 

Ðáp:  Các  Bồ-tát  thƣờng  muốn  thăm  Phật  không  biết  nhàm  chán,  nghe  pháp 

không biết nhàm chán , thấy các Bồ-tát không biết nhàm chán. Các Bồ-tát đều 

nhàm  chán  đối  với  pháp  thế  gian,  mà  đối  với  ba  việc  trên,  tâm  không  hề  biết 

nhàm chán. 

Nhƣ Thủ cƣ sĩ từ trên cõi trời Tịnh-cƣ, đi đến muốn thấy Phật, nhƣng vì thân ông 

quá vi tế, giống nhƣ sữa lỏng không tụ lại trên mặt đất. Phật nói với Thủ cƣ-sĩ 

rằng: "Ông hãy hóa làm thân thô, quán sắc tƣớng của mặt đất này", Cƣ sĩ liền 

nhƣ lời Phật dạy, hóa làm thân thô, quán niệm tƣớng đất, rồi đầu mặt lễ chân 

Phật,  đứng  qua  một  bên,  Phật  hỏi  cƣ  sĩ:  "Ông  có  bao  nhiêu  việc  không  nhàm 

chán  mà  đƣợc  sanh  trong  cõi  trời  Tịnh-cƣ?"  Bạch  rằng:  "Con  có  ba  sự  không 

nhàm  chán  mà  đƣợc  sanh  lên  cõi  trời  Tịnh-cƣ:  1-  Thấy  Phật  để  cúng  dƣờng 

không  nhàm  chán.  2-  Nghe  pháp  không  nhàm  chán.  3-  Cung  cấp  cho  chúng 

Tăng  không  nhàm  chán.  Cũng  nhƣ  lúc  Phật  ở  tại  Diêm-phù-đề,  bốn  bộ  chúng 

thƣờng đi theo Phật để nghe pháp, hỏi pháp. Chƣ thiên Tịnh-cƣ chúng con cũng 

thƣờng theo con để nghe pháp, hỏi pháp". 

Hàng Thanh-văn còn nghe pháp không biết nhàm chán, huống hàng Bồ-tát pháp 

tánh thân, vì cớ sao? Phổ-Minh Bồ-tát đến thăm Phật Thích-ca Mâu-ni và thăm 

các Bồ-tát Ma-ha-tát ở đó, là những vị kế thừa tôn vị, đều đã chứng đƣợc Ðà-la-

ni và các Tam muội, nhƣ trong chƣơng Tán Bồ-tát trƣớc kia đã nói: Ðã đƣợc tự 

tại đối với các Tam muội. 

Hỏi: Nhƣ Phật là một ngƣời đã đƣợc tự tại trong hết thảy Tam muội, sao lại nói 

Bồ tát cũng đƣợc tự tại trong hết thảy Tam muội? 

Ðáp: Có hai thứ Tam muội: Một là Tam muội của Phật, hai là Tam muội của Bồ-

tát. Các Bồ tát ấy đƣợc tự tại đối với Bồ tát tam muội, chẳng phải đối với Phật 

tam muội. Nhƣ ở trong kinh Chƣ Phật Tập Yếu có nói: "Văn thù thi-lợi muốn thấy 

Phật tập hội, mà không thể đến đƣợc, chƣ Phật đã trở về chỗ cũ." Văn thù thi-lợi 

đến chỗ chƣ Phật tập hội, ở đó có một ngƣời nữ ngồi gần Phật kia mà nhập vào 

Tam muội. Văn thù thi-lợi đi vào, đảnh lễ dƣới chân Phật xong, bạch Phật rằng: 

"Cớ sao ngƣời nữ này đƣợc ngồi gần Phật mà con không đƣợc?" Phật bảo Văn 

thù thi-lợi: "Ông hãy đánh thức ngƣời nữ này dậy khỏi Tam muội rồi ông hãy tự 

hỏi ngƣời ấy". Văn thù thi-lợi bèn khảy móng tay để thức màkhông dậy, cất tiếng 

kêu  lớn  cũng  không  dậy,  cầm  tay  kéo  cũng  không  dậy,  lại  dùng  Thần  túc  làm 

rung  động  Tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  cũng  không  dậy.  Văn  thù  thi-lợi  bạch 

Phật:  "Bạch  Thế  Tôn,  con  không  thể  thức  dậy  đƣợc".  Khi  ấy  Phật  phóng  ánh 

sáng lớn chiếu thế giới hạ phƣơng, trong ấy có một vị Bồ-tát trên là Khí-chƣ-cái, 

liền từ hạ phƣơng xuất hiện đến chỗ Phật, đầu mặt đảnh lễ dƣới chân Phật rồi 

đứng sang một bên. Phật bảo Khí-chƣ-cái Bồ-tát: "Ông hãy đánh thức ngƣời nữ 

ấy". Bồ-tát liền khảy móng tay, ngƣời nữ ấy liền từ Tam muội dậy. Văn thù thi-lợi 

bạch Phật: "Vì nhân duyên gì con làm rung động cả Tam thiên đại thiên thế giới 

mà  vẫn  không  thể  khiến  ngƣời  nữ  ấy  khởi  dậy,  còn  Khí-chƣ-cái  Bồ-tát  khảy 

móng tay một cái là khởi dậy khỏi Tam muội liền?" Phật bảo Văn thù thi-lợi: "Ông 

nhân ngƣời nữ ấy mà bắt đầu phát ý A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ-đề, ngƣời 

nữ  ấy  nhân  Khí-chƣ-cái  Bồ-tát  mà  bắt  đầu  phát  ý  A-nậu-đa-la  Tam-miệu  Tam 

Bồ-đề. Vì thế nên ông không thể đánh thức dậy". 

Ðối với chƣ Phật tam muội, công đức ở trong Tam muội của chƣ Bồ-tát thì đƣợc 

tự tại, nhƣng ở trong Tam muội của chƣ Phật thì mới vào đƣợc ít nhiều mà chƣa 

đƣợc tự tại. 

KINH: Phật bảo Phổ Minh: "Ông muốn đi qua thì tùy ý, nên biết phải thời". Bấy 

giờ Phật Bảo Tích lấy hoa sen sắc vàng ngàn cánh đƣa cho Phổ Minh Bồ-tát mà 

bảo rằng:  "Thiện nam tử!  Ông  đem  hoa này rải lên  trên Phật Thích-ca  Mâu-ni. 

Các Bồ-tát sanh ở thế giới Ta-bà kia, là những vị khó hơn, khó bì kịp, ông hãy 

nhất tâm đi tới thế giới kia".  

LUẬN: Hỏi: Vì sao Phật nói muốn đi tùy ý, nên biết phải thời? 

Ðáp:  Vì  Phật  đã  cắt  đứt  tình  riêng  đối  với  đệ  tử  và  trong  tâm  Ngài  không  còn 

ràng buộc với đệ tử. 

Lại  nữa,  vị  Bồ-tát  ấy  chƣa  chứng  đƣợc  Nhất-thiết-trí,  chƣa  chứng  đƣợc  Phật 

nhãn,  nên  trong  tâm  còn  nhiều  nghi  ngờ  cho  rằng  Phật  Thích-ca  Mâu-ni  công 

đức lớn, đƣợc lợi ích hoặc nhiều hơn, cho nên nói "muốn đi qua tùy ý". 

Lại nữa, vị Bồ-tát ấy ở xa trông thấy Phật Thích-ca Mâu-ni thân nhỏ, lòng hơi có 

chút kiêu mạn nói là Phật kia không bằng (Phật này). Cho nên Phật bảo ông đi 

qua  chỗ  đó  chớ  quan  sát  thân  Phật,  chớ  nghĩ  đến  thế  giới  mà  chỉ  nghe  Phật 

thuyết pháp thôi. 

Lại nữa, thế giới ấy cách thế giới này rất xa, ở tận nƣớc phƣơng Ðông. Vị Bồ-tát 

ấy nghe Phật Thích-ca Mâu-ni thuyết các pháp tƣớng với Phật Bảo Tích thuyết 

các pháp tƣớng rất giống nhau, mới nói: "Thế giới tuy xa, mà pháp tƣớng không 

khác, do đó niềm tin lớn tăng thên, tâm trở nên kiên cố". 

Lại nữa, do nhân duyên đời trƣớc, tuy sanh ở nơi xa, mà nên đi đến nghe thuyết 

pháp. Thí nhƣ dây buộc chân chim Sẻ, cũng bay xa, nhƣng khi kéo lại thì về. 

Lại  nữa,  các  Bồ-tát  trong  thế  giới  Ta-bà  thấy  Bồ-tát  Phổ  Minh  từ  xa  đến  nghe 

pháp, liền suy nghĩ rằng: "Kia từ xa còn đến nghe pháp, huống ta sanh trong thế 

giới này mà không nghe pháp?" Bởi các nhân duyên nhƣ vậy nên nói: "muốn đi 

qua tùy ý, nên biết phải thời". 

Hỏi: Thần lực của chƣ Phật ngang nhau, lại không cầu phƣớc, tại sao lấy hoa 

làm tin? 

Ðáp: Vì hành theo pháp thế gian vậy. Nhƣ hai vị Quốc vƣơng, thế lực tuy đồng 

nhau, cũng gửi đồ tặng cho nhau. 

Lại nữa, biểu thị thiện tâm nhu nhuyến cho nên lấy hoa làm tin. Trong pháp thế 

gian, kẻ sứ giả từ xa đến tất phải có tin. Phật theo pháp thế gian cho nên gởi tin. 

Lại nữa, vì chƣ Phật cung kính pháp, nên cúng dƣờng pháp, lấy pháp làm Thầy, 

vì cớ sao? Vì ba đời các đức Phật đều lấy thật tƣớng chƣ pháp làm Thầy. 

Hỏi:  Vì  sao  không  tự  cúng  dƣờng  pháp  trong  thân  mình,  mà  lại  cúng  dƣờng 

pháp của ngƣời khác? 

Ðáp:  Theo  pháp  thế  gian,  nhƣ  Tỳ-kheo  muốn  cúng  dƣờng  Pháp  bảo,  nhƣng 

không tự cúng dƣờng pháp ở trong thân mà cúng dƣờng các ngƣời trì pháp, biết 

pháp,  hiểu  pháp.  Phật  cũng  vậy,  tuy  trong  thân  có  pháp,  mà  lại  cúng  dƣờng 

pháp của Phật khác. 

Hỏi: Nhƣ Phật thì không còn cầu phƣớc đức, tại sao còn cúng dƣờng? 

Ðáp: Phật từ trong  vô lƣợng  A-tăng-kỳ kiếp tu các công đức, thƣờng  hành các 

việc thiện, không chỉ cầu quả báo, mà vì kính trọng các công đức mà làm việc 

cúng dƣờng. Nhƣ khi Phật còn tại thế, có một Tỳ-kheo mù, mắt không trông thấy 

nhƣng tay thì khâu áo. Khi kim sút chỉ, thầy nói: "Ai ƣa có phƣớc đức, xin xâu 

kim hộ tôi?" Gặp khi Phật đi đến nơi đó, Ngài nói với Tỳ-kheo: "Ta là ngƣời ƣa 

có phƣớc đức, để Ta xâu kim hộ cho ông". Vị Tỳ-kheo nghe biết tiếng Phật, vội 

đứng dậy sửa áo đảnh lễ dƣới chân Phật, bạch Phật rằng: "Công đức của Phật 

đã đầy đủ, sao còn nói ƣa có công đức?" Phật bảo: "Ta tuy công đức đã đầy đủ, 

mà Ta biết sâu xa về nhân duyên của công đức, quả báo của công đức, năng 

lực của công đức. Nay Ta đƣợc là tối đệ nhất trong hết thảy chúng sanh, là do 

công đức ấy, cho nên Ta ƣa có". Phật  vì  vị Tỳ-kheo ấy mà tán thán công đức 

xong,  tiếp  đó  Ngài  tùy  ý  thuyết  pháp  cho  ông.  Vị  Tỳ-kheo  ấy  đƣợc  pháp  nhãn 

thanh tịnh, nhục nhãn lại sáng ra. 

Lại nữa, Phật tuy công đức đã đầy đủ, không còn cần gì nữa, nhƣng vì giáo hóa 

đệ tử nên nói: "Ta còn làm công đức, các ông vì sao không làm?" Nhƣ trong nhà 

kỹ  nhạc,  một  ông  lão  trăm  tuổi  mà  múa,  có  ngƣời  chê  rằng:  "Ông  già  đã  trăm 

tuổi, còn muá mà làm gì?!" Ông đáp: "Ta không cần gì mà múa, ta chỉ muốn dậy 

con cháu mà thôi". Phật cũng vậy, công đức tuy đã đầy đủ, mà vì để dạy đệ tử 

làm công đức nên làm việc cúng dƣờng 

Hỏi: Nếu nhƣ vậy, sao Phật không từ xa rải hoa đến trên Phật Thích-ca Mâu-ni, 

mà lại sai ngƣời đi cúng dƣờng? 

Ðáp: Vì ở đây các Bồ-tát tin nơi Phổ Minh vậy. 

Lại nữa, sứ giả của Phật sai đi, nƣớc, lửa, binh, độc, trăm ngàn thứ hại, không 

thể làm thƣơng tổn, đƣờng sá xa xôi, muốn cho đƣợc an ổn. 

Hỏi: Sao không lấy bảo vật đẹp đẽ, kinh điển sâu xa, hay Phật bảo, Bồ-tát bảo 

(tức  là  thứ  báu  này  chƣ  thiên  không  thấy  đƣợc,  nó  xuất  sanh  các  thứ  vật  quý 

nhƣ ngọc Ma-ni, nên gọi là Phật bảo) làm tin, mà lại lấy Hoa sen? Hoa sen là vật 

nhỏ mọn đâu đủ làm tin? 

Ðáp:  Phật  không  cần  vật.  Bảo  vật  của  Phật,  bảo  vật  của  trời  còn  không  cần 

huống là bảo vật của ngƣời. Vì không cần nên không sai mang đi. Cũng vì các 

Phật tự có đủ nhƣ nhau, nên không sai mang đi. Kinh điển sâu xa cũng vậy. 

Lại nữa, các kinh đối với Phật không có gì thậm thâm, nói thậm thâm là xuất tự 

nơi ngƣời phàm. Ðiều ngƣời phàm nghi ngờ, đối với Phật vô ngại. Khó đối với 

ngƣời phàm, đối với Phật đều dễ. Lại nữa, hoa hƣơng thanh diệu, đáng dùng để 

cúng dƣờng, nhƣ ngƣời hiến tặng, tất phải dùng vật lạ. 

Hỏi: Sao chỉ dùng Hoa sen, không dùng vật khác? 

Ðáp: Cúng dƣờng thì chỉ dùng hoa, hƣơng, tràng phan, bảo cái. Hoa có hai sự là 

sắc và hƣơng. 

Hỏi: Hoa khác cũng có hƣơng, có sắc, sao chỉ dùng Hoa sen cúng dƣờng? 

Ðáp: Nhƣ trong kinh Hoa Thủ nói: "Mƣời phƣơng Phật đều lấy hoa cúng dƣờng 

Thích-ca Văn Phật". 

Lại nữa, Hoa sen có ba loại: Hoa của ngƣời, hoa của trời, hoa của Bồ-tát. Hoa 

của ngƣời, thứ hoa sen lớn có trên 10 cánh, hoa của trời có 100 cánh, hoa của 

Bồ-tát  1000  cánh.  Trong  thế  giới  kia,  phần  nhiều  có  Hoa  sen  ngàn  cánh  sắc 

vàng chói sáng. Trong thế giới Ta-bà tuy có hoa biến hóa ngàn cánh, mà không 

có  hoa  sanh  trong  nƣớc,  cho  nên  Ngài  sai  mang  đi.  Hoa  sen  ngàn  cánh  sắc 

vàng ấy, nhƣ đã nói ở trong đoạn về tƣớng lƣỡi. 

Hỏi: Sao Phật sai Phổ Minh lấy hoa rải trên Phật? 

Ðáp: Pháp cúng dƣờng là hoa, hƣơng, phƣớn, lọng. Phƣớn, lọng thì nên ở trên, 

hƣơng khô thì nên đốt, hƣơng nƣớc thì nên bôi dƣới đất, hƣơng bột và hƣơng 

nƣớc nên rải. 

Hỏi: Sao không chỉ cúng dâng rồi thôi, mà còn tự tay rải lên trên? 

Ðáp: Tự tay cúng dƣờng là thân nghiệp, lời nói êm dịu hỏi han là khẩu nghiệp, 

phát khởi thân nghiệp khẩu nghiệp là ý nghiệp. Ba nghiệp ấy đƣợc công đức bền 

chắc, làm nhân duyên cho Phật đạo. 

Hỏi: Vì sao nói "Ông nên nhất tâm cung kính thận trọng, các Bồ-tát trong thế giới 

Ta-bà là khó bì kịp, khó hơn?" 

Ðáp:  Phật,  Bích-chi  Phật,  A-la-hán,  tất  cả  các  Hiền  Thánh,  đều  nhất  tâm  cung 

kính thận trọng. Ma hoặc Ma dân, các kiết sử của nội thân, các tội báo đời trƣớc 

đều là giặc. Gần các thứ giặc ấy, nên phải nhất tâm, cung kính, thận trọng. Cũng 

nhƣ đi  vào giữa giặc, không tự thận trọng giữ gìn, thì  giặc  bắt. Vì  vậy  nên nói 

nhất tâm cung kính thận trọng để đi qua thế giới kia. 

Lại nữa, vì lòng ngƣời dễ tán loạn, nhƣ cuồng nhƣ say, nhất tâm cung kính thận 

trọng  là  đầu  của  các  công  đức.  Nhiếp  tâm  đƣợc  thiền,  liền  đƣợc  trí  tuệ  chơn 

thật, đƣợc trí tuệ chơn thật, liền đƣợc giải thoát, đƣợc giải thoát liền đƣợc hết 

khổ. Những việc nhƣ vậy, đều từ nhất tâm mà đƣợc. Nhƣ sau khi Phật Bát Niết-

bàn một trăm năm, có một thầy Tỳ-kheo tên là Ƣu-ba-cúc, là vị A-la-hán chứng 

đƣợc lục thông, làm Ðại đạo sƣ của cõi Diêm-phù-đề lúc bấy giờ. Lúc ấy có một 

Tỳ-kheo-ni, 120 tuổi, vị Tỳ-kheo-ni ấy lúc nhỏ đã từng thấy Phật. Ngài Ƣu-ba-cúc 

vào nhà bà để hỏi về dung nghi của Phật, trƣớc tiên sai đệ tử đến nói với Tỳ-

kheo-ni  rằng:  "Ðại  sƣ  tôi  là  Ƣu-ba-cúc  muốn  đến  thăm  bà  để  hỏi  về  dung  nghi 

của Phật". 

Khi ấy vị Tỳ-kheo-ni lấy bình bát đựng đầy dầu mè, đặt dƣới cánh cửa để thử coi 

oai  nghi  của  Ƣu-ba-cúc  có  đƣợc  rõ  ràng  chăng?  Ƣu-ba-cúc  đi  vào,  từ  từ  đẩy 

cánh cửa, làm đổ một ít dầu. Ngồi xong, Ngài hỏi Tỳ-kheo-ni: "Bà đã từng thấy 

Phật chăng? Dung mạo giống nhƣ thế nào? Xin nói cho tôi đƣợc rõ". Tỳ-kheo-ni 

đáp: "Lúc ấy tôi còn niên thiếu, thấy Phật đi vào làng, mọi ngƣời đều nói "Phật 

đến",  tôi  theo  mọi  ngƣời  chạy  ra,  trông  thấy  ánh  sáng  của  Ngài  tôi  liền  lễ  bái, 

chiếc thoa vàng trên đầu tôi rơi xuống đất, tại rừng cây tối mù, ánh sáng Phật soi 

đến, mọi vật u ẩn đều đƣợc trông thấy, tôi liền lƣợm đƣợc thoa. Từ đó về sau, 

tôi làm Tỳ-kheo-ni. Ƣu-ba-cúc lại hỏi: "Lúc Phật còn ở đời, oai nghi lễ pháp của 

các Tỳ-kheo nhƣ thế nào?" Ðáp: " Lúc Phật còn ở đời, Lục quần Tỳ-kheo rất là tệ 

ác, không biết tàm quý, mà oai nghi phép tắc hơn ông bây giờ, vì sao mà biết 

thế? Vì Lục quần Tỳ-kheo đi vào cửa, không làm dầu đổ. Lục quần Tỳ-kheo tuy 

là tệ  ác,  mà đúng  nhƣ nghi  pháp của Tỳ-kheo, đi,  đứng, nằm, ngồi không  mất 

pháp tắc. Ông tuy là A-la-hán có sáu thần thông mà không bằng bọn họ." Ƣu-ba-

cúc  nghe  nói  lời  ấy,  hết  sức  hổ  thẹn.  Vì  vậy  nên  nói  nhất  tâm  cung  kính  thận 

trọng, là tƣớng trạng của bậc thiện nhân vậy. 

Lại nữa, vì sao nói là nhất tâm cung kính thận trọng? Vì các vị Bồ-tát ấy khó hơn, 

khó  bì  kịp,  khó  phá,  khó  gần.  Cũng  nhƣ  Sƣ  tử  chúa  to  lớn,  khó  hơn,  khó  phá 

hoại; cũng nhƣ Bạch tƣợng vƣơng và Long vƣơng; cũng nhƣ ngọn lửa lớn, đều 

khó có thể đến gần. Các Bồ-tát ấy có đại phƣớc đức trí tuệ lực, nếu ngƣời nào 

muốn  hơn  hay  muốn  phá  hoại,  đều  không  thể  đƣợc;  mà  chỉ  có  thể  tự  hại  mà 

thôi. Thế nên nói là khó gần. 

Hỏi:  Hết  thảy  đại  Bồ-tát  đều  có  đại  công  đức,  trí  tuệ  lợi  căn,  hết  thảy  đều  khó 

gần, cớ sao chỉ nói các Bồ-tát trong thế giới Ta-bà là khó gần? 

Ðáp: Ðúng nhƣ lời ấy. Chỉ vì các Bồ-tát từ trong thế giới Ða Bảo đi đến, thấy thế 

giới Ta-bà này không bằng, toàn đá, cát, ô uế, xấu xa, thân Bồ-tát thì nhỏ, tất cả 

mọi  sự  đều  không  bằng,  chắc  sanh  lòng  nghi  mạn,  thế  nên  Phật  nói  hãy  nhất 

tâm cung kính thận trọng, các Bồ-tát kia khó gần. 

Lại  nữa,  ngƣời  sanh  ở  chỗ  vui,  phần  nhiều  không  dũng  mãnh,  không  thông 

minh, ít trí tuệ, nhƣ ngƣời sanh ở châu Uất-đơn-la-việt, vì quá vui mà không xuất 

gia, không thọ  giới. Sanh trong cõi trời  cũng  vậy, còn trong  thế giới Ta-bà này 

nhân duyên của sự vui ít, có ba điều dữ là già, bệnh, chết, cách nuôi sống theo 

đất đai khó, cho nên dễ sanh tâm nhàm chán. Thấy già bệnh chết kéo đến, tâm 

rất chán sợ, thấy ngƣời nghèo cùng, biết do nhân duyên đời trƣớc gây nên, sanh 

tâm rất chán, do vậy nên nói có trí tuệ lợi căn. các Bồ-tát ở trong cõi kia, là thế 

giới bảy báu, các thứ cây báu, tâm tƣởng tới uống ăn, tùy ý liền có đƣợc. Nhƣ 

vậy nên khó sanh tâm nhàm chán, cho nên trí tuệ không thể thông lợi, lớn lao. 

Cũng nhƣ dao bén, đặt vào trong đồ uống ăn tốt, dao dễ sanh rỉ sét, đồ uống ăn 

tuy tốt nhƣng không thích hợp với dao. Nếu lấy đá mà mài, lấy mỡ, tro mà lau 

chùi, thì rỉ sét liền sạch, dao đƣợc bén. Bồ-tát cũng nhƣ vậy, sanh trong thế giới 

hỗn tạp, nên có lợi trí mà khó gần. Nhƣ ngƣời lúc nhỏ siêng năng khó nhọc, thì 

có  nhiều  tài  năng,  cũng  kham  đƣợc  nhiều  việc.  Lại  nhƣ  nuôi  Ngựa  mà  không 

cỡi, thì không dùng đƣợc việc gì. 

Lại nữa, trong thế giới Ta-bà, Bồ-tát có nhiều phƣơng tiện nên khó gần, các nơi 

khác  thì  không  vậy.  Nhƣ  Phật  nói:  "Ta  tự  nhớ  đời  trƣớc,  một  ngày  bố  thí  cho 

ngƣời nghìn thân mạng, vì để độ chúng sanh. Tuy các công đức, sáu Ba-la-mật, 

tất cả Phật sự đầy  đủ mà không  làm Phật, thƣờng  dùng  phƣơng tiện độ thoát 

chúng sanh. Vì những việc ấy, các Bồ-tát trong thế giới Ta-bàlàkhó gần. 

KINH: Bấy giờ Phổ Minh Bồ-tát từ nơi Phật Bảo Tích nhận lấy Hoa sen sắc vàng 

ngàn cánh, với vô số hàng xuất gia, tại gia và các đồng nam đồng nữ cùng cất 

bƣớc. 

LUẬN: Hỏi: Phổ-Minh Bồ-tát có đại lực thần thông nên có thể đi đến, còn hàng 

xuất gia, tại gia Bồ-tát, và các đồng nam đồng nữ làm sao tự đi đƣợc? Ða Bảo 

thế  giới  ở  tận  cùng  phía  Ðông,  dặm  đƣờng  xa  xôi,  các  hàng  ấy  tự  dùng  sức 

mình  mà  đi,  hay  là  sức  của  Phật  Bảo  Tích?  Hay  là  sức  của  Phổ-Minh  Bồ-tát? 

Hay là sức của Phật Thích-ca Mâu-ni? 

Ðáp: Hoàn toàn do sức của cả bốn hạng ngƣời. Các hàng Bồ-tát xuất gia tại gia 

ấy là  những  Bồ-tát  đã đƣợc bất thối, thành tựu  ngũ thông,  khéo tu bốn Nhƣ ý 

túc, có nhân duyên với đức Phật Thích-ca Mâu-ni từ đời trƣớc, cũng do tự sức 

mình,  cũng  do  sức  của  Bồ-tát  Phổ-Minh,  vì  cớ  sao?  Trong  đó,  ngƣời  thế  lực 

mỏng  thời  do  sức  của  Bồ-tát  Phổ-Minh  mà  đến  đƣợc.  Nhƣ  khi  Chuyển  luân 

Thánh vƣơng bay đi, thì cả bốn thứ binh và các cung, quán, súc vật, thú vật tất 

cả đều bay. Vì công đức của Chuyển luân Thánh vƣơng rất lớn, đủ khiến cho tất 

cả  bay  đi.  Ðây  cũng  nhƣ  vậy,  ngƣời  thế  lực  mỏng  thì  do  sức  của  Bồ-tát  Phổ-

Minh, đều cũng đi theo đƣợc. Cũng là do sức của  Phật Bảo Tích và ánh sáng 

của Phật Thích-ca  Mâu-ni soi  cho. Nếu tự  không có sức, chỉ do ánh sáng của 

Phật Thích-ca Mâu-ni soi đến cũng có thể đến đƣợc, huống gì có cả ba sức. 

Hỏi: Bồ-tát Phổ-Minh sao không chỉ đi một mình mà đem nhiều ngƣời thế? 

Ðáp:  Vì  đúng  lẽ  là  có  vây  cánh  đi  theo  vậy.  Cũng  nhƣ  khi  Quốc  vƣơng  đi  ra 

ngoài, tất cả có quần thần đi theo. 

Lại nữa, đó là ngƣời có nhân duyên với Phổ-Minh Bồ-tát và đức Phật Thích-ca 

Mâu-ni, cớ sao vậy? Vì trong đại chúng kia hai chúng cùng đến, nên biết kẻ  có 

nhân duyên thì đi đến, kẻ không có nhân duyên thì ở lại. 

Hỏi: Vị Bồ-tát ấy vì sao cùng đi đến với các tại gia, xuất gia, đồng nam, đồng nữ? 

Ðáp: Bảy chúng  đệ tử Phật là Tỳ-kheo,  Tỳ-kheo-ni, Học giới ni, Sa-di, Sa-di-ni, 

Ƣu -bà-tắc, Ƣu-bà-di. Ƣu -bà-tắc, Ƣu-bà-di là tại gia, năm chúng kia là xuất gia. 

Trong chúng xuất gia tại gia hoặc có hai hạng, hoặc lớn tuổi, hoặc nhỏ tuổi. Nhỏ 

là đồng nam, đồng nữ, ngoài ra là lớn tuổi. 

Hỏi: Ngƣời lớn nên đi, còn ngƣời nhỏ làm sao có thể đến đƣợc? 

Ðáp: Tại công đức, không tại lớn nhỏ. Nếu mất sự lợi ích của công đức, làm điều 

bất thiện, thì tuy già mà nhỏ, nếu có công đức lợi ích, làm điều thiện, thời tuy nhỏ 

mà lớn. 

Lại nữa, thấy  ngƣời nhỏ đi đến, ngƣời trông thấy sẽ khen: "Nhỏ mà còn đƣợc 

vậy, còn vì pháp mà từ xa đi đến". Cũng hiển bày Phật pháp dù nhỏ hay lớn đều 

đƣợc phụng hành. 

Trong pháp của ngoại đạo, hàng Bà-la-môn mới đƣợc hành pháp đó, chẳng phải 

Bà-la-môn thì không đƣợc hành. Phật pháp không kể lớn, không kể nhỏ, không 

kể trong, không kể ngoài, hết thảy đều đƣợc tu hành, cũng nhƣ uống thuốc, cốt 

để trừ bệnh, không lựa ngƣời sang, hèn, lớn nhỏ. 

KINH: Ðều cúng dƣờng, cung kính, tôn trọng, tán thán các đức Phật ở phƣơng 

Ðông. 

LUẬN: Hỏi: Nếu cúng dƣờng khắp cả các đức Phật ở phƣơng Ðông, thì các đức 

Phật rất nhiều, biết bao giờ mới cúng xong mà đến đƣợc nơi ấy? 

Ðáp:  Các  Bồ-tát  không  cúng  dƣờng  theo  cách  của  ngƣời,  trời,  mà  tự  làm  theo 

cách  của  Bồ-tát.  Cách  cúng  dƣờng  của  Bồ-tát,  thân  vào  thiền  định,  thân  ấy  đi 

thẳng đến, rồi từ trên thân ấy, xuất ra vô lƣợng thân, hoá làm đủ thứ vật cúng 

dƣờng,  đầy  khắp  thế  giới  của  chƣ  Phật,  cũng  nhƣ  khi  Long  vƣơng  đi,  từ  thân 

tuôn nƣớc, mƣa khắp thiên hạ. 

Hỏi: Các Bồ-tát ấy muốn đi đến chỗ Phật Thích-ca Mâu-ni, cớ sao giữa đƣờng 

lại cúng dƣờng chƣ Phật? 

Ðáp:  Chƣ  Phật  là  phƣớc  điền  bậc  nhất,  nếu  ai  cúng  dƣờng  thì  đƣợc  quả  báo 

lớn. Cũng nhƣ ngƣời sửa sang nhiều công nghiệp ruộng vƣờn là để đƣợc nhiều 

lúa. Chƣ Bồ-tát thấy chƣ Phật cúng dƣờng mà đƣợc quả báo làm Phật, cho nên 

cúng dƣờng. 

Lại nữa,  Bồ-tát thƣờng kính trọng Phật,  nhƣ ngƣời ta kính trọng cha  mẹ.  Chƣ 

Bồ-tát nhờ nghe Phật thuyết pháp mà đƣợc các thứ Tam muội, các thứ Ðà-la-ni, 

các thứ thần lực. Vì biết ơn Phật cho nên cúng dƣờng rộng khắp. Nhƣ trong kinh 

Pháp  Hoa,  Bồ-tát  Dƣợc  vƣơng  từ  nơi  Phật  mà  đƣợc  Tam  muội  Biến  hiện  sắc 

thân, mới suy nghĩ rằng: "Ta sẽ cúng dƣờng Phật và Pháp Hoa Tam muội nhƣ 

thế nào?" Liền bay lên đến giữa trời, dùng sức Tam muội mƣa xuống bảy báu, 

hƣơng hoa, tràng phan, bảo cái, cúng dƣờng Phật. Sau khi ra khỏi Tam muội, ý 

còn  cho  nhƣ  vậy  là  chƣa  đủ,  trong  một  ngàn  hai  trăm  năm  ăn  những  thức  ăn 

thơm, uống các dầu thơm, rồi sau dùng giạ trắng quấn vào mình mà đốt lên và 

tự phát thệ rằng: "Mong cho ánh sáng của thân tôi chiếu đến tám mƣơi hằng hà 

sa thế giới Phật". Chƣ Phật trong tám mƣơi hằng hà sa thế giới ấy tán thán rằng: 

"Làng thay, lành thay! Thiện nam tử! Lấy thân cúng dƣờng, ấy là bậc nhất, hơn 

đem quốc thành thê tử cúng dƣờng gấp trăm ngàn vạn lần, không thể đem thí dụ 

so sánh". Trong một ngàn hai trăm năm, thân cháy mãi không tắt. 

Lại  nữa,  sự  cúng  dƣờng  Phật  ấy  đƣợc  vô  lƣợng  tiếng  tăm,  phƣớc  đức  lợi  trí. 

Các việc bất thiện đều diệt trừ hết, các thiện căn đƣợc tăng trƣởng, đời này đời 

sau thƣờng đƣợc quả báo cúng dƣờng, lâu về sau sẽ đƣợc làm Phật. 

Cúng dƣờng Phật nhƣ  vậy, đƣợc  vô lƣợng các thứ lợi  ích, thế nên các  Bồ-tát 

cúng dƣờng Phật. 

KINH:  Cầm  các  hoa  hƣơng,  Anh  lạc,  hƣơng  bột,  hƣơng  nƣớc,  hƣơng  đốt, 

hƣơng xoa, y phục, tràng phan, bảo cái, hƣớng đến chỗ Phật Thích-ca Mâu-ni, 

đến rồi đầu mặt đảnh lễ dƣới chân Phật, rồi đứng qua một bên. 

LUẬN: Hỏi: Nếu có lễ, cớ sao nói đầu mặt đảnh lễ dƣới chân Phật? 

Ðáp: Trong thân thể ngƣời ta quý nhất là đầu, vì là nơi chứa đựng ngũ tinh (năm 

giác quan) và ở trên hết. Chân là cái hèn nhất, vì đạp lên chỗ bất tịnh và ở dƣới 

hết. Cho nên đem cái quý mà lễ cái hèn, là vì cúng dƣờng một cách quý trọng 

nhất. 

Lại nữa, lễ có bậc thấp, bậc giữa, bậc cao. Lễ bậc thấp là vái, bậc giữa là quỳ, 

bậc cao là cúi đầu. Ðầu mặt lễ dƣới chân là cách cúng dƣờng bậc cao. Do vậy, 

trong Luật tạng của  Phật, hạ tọa Tỳ-kheo hai tay đỡ hai chân thƣợng tọa, đầu 

mặt cúi lễ. 

Hỏi: Oai nghi của thân có bốn là hoặc ngồi, hoặc đứng, hoặc đi, hoặc nằm, cớ 

sao chỉ đứng một bên? 

Ðáp: Vì mới đến nên không nên đi, vì cung kính nên không nên nằm, việc ấy thật 

dễ  rõ,  đâu  cần  phải  hỏi.  Nên  hỏi  tại  sao  ngồi,  tại  sao  đứng.  Ngồi  là  sự  cúng 

dƣờng không tôn trọng, còn đứng là sự cúng dƣờng tôn trọng. 

Lại nữa, trong Phật pháp, các hàng ngoại đạo xuất gia và hàng cƣ sĩ khi đi đến 

chỗ Phật đều ngồi. Ngoài đạo là đạo khác, khinh Phật nên họ ngồi, kẻ cƣ sĩ thì 

nhƣ  khách,  cho  nên  ngồi.  Còn  hết  thảy  năm  chúng,  thân  tâm  thuộc  vào  Phật, 

cho nên đứng. Nếu là A-la-hán đắc đạo nhƣ Xá-lợi-phất, Mục-kiền-liên, Tu-bồ-đề 

v.v...  việc phải làm  đã làm  xong,  cho  nên đƣợc phép ngồi,  ngoài ra các  ngƣời 

khác, tuy đƣợc chứng ba đạo quả Sơ, Nhị, Tam cũng không đƣợc phép ngồi, vì 

chƣa làm  xong đại sự, chƣa phá hết giặc kiết sử. Cũng nhƣ vua tôi, ngƣời có 

công lớn nên đƣợc ngồi. Trong các hàng Bồ-tát tuy có kẻ cƣ sĩ, mà vì từ xa đi 

đến cúng dƣờng Phật cho nên đứng. 

KINH:  Bạch  Phật  rằng:  "Bảo  Tích  Nhƣ  Lai  gởi  lời  hỏi  thăm  Thế  Tôn,  đƣợc  ít 

bệnh, ít não, đi và ở đƣợc nhẹ nhàng, lanh lợi, khí lực đƣợc an vui chăng?", lại 

lấy Hoa sen sắc vàng ngàn cánh cúng dƣờng Thế Tôn. 

LUẬN: Hỏi: Phật Bảo Tích là bậc Nhất thiết trí, sao lại còn phải hỏi Phật Thích-ca 

Mâu-ni "đƣợc ít bệnh, ít não, đi và ở đƣợc nhẹ nhàng, lanh lợi, khí lực đƣợc an 

vui chăng?" 

Ðáp:  Pháp  của  Phật  tự  nhiên  là  vậy,  biết  mà  cố  hỏi.  Nhƣ  trong  Luật  tạng,  Tỳ-

kheo Ðặc-ni-ca làm một cái hang bằng gạch màu đỏ, Phật thấy vậy, đã biết mà 

cố hỏi A-nan: "Cái đó là vật gì vậy?" A-nan thƣa: "Ðó là con của ngƣời thợ gốm 

xuất gia, tên là Ðặc-ni-ca, làm cái nhà nhỏ bằng cỏ, thƣờng bị trâu phá đi, ba lần 

làm, ba lần bị phá, do đó mới làm cái nhà gạch ngói này". Phật hỏi A-nan: "Hãy 

phá cái hang gạch ấy đi, vì cớ sao? Vì bọn ngoại đạo sẽ nói: "Khi Phật đại sƣ 

còn đó, pháp lọt ra từ chỗ rỉ". Nhiều chỗ nhƣ vậy, biết mà cố hỏi. 

Lại nữa, Phật tuy là bậc Nhất thiết trí, nhƣng tùy theo pháp thế gian, ngƣời thế 

gian hỏi thăm, Phật cũng hỏi thăm. Phật sanh ở trong loài ngƣời, chịu theo pháp 

loài ngƣời, lạnh, nóng, sống, chết v.v... cùng với ngƣời nhƣ nhau. 

Lại nữa, thế giới của Phật Ða Bảo đó là thanh tịnh trang nghiêm, thân Phật sắc 

tƣớng sáng chói cũng lớn, nếu không hỏi thăm thì ngƣời ta cho là khinh mạn. Lại 

muốn bày tỏ cho thế giới và thân sắc, ánh sáng của Phật, tuy có nhiều chỗ hơn, 

mà trí tuệ thần lực thì đều nhƣ nhau không khác, cho nên hỏi thăm. 

Hỏi: Tại sao hỏi ít não, ít bệnh? 

Ðáp:  Có  hai  thứ  bệnh:  Một  là  bệnh  do  nhân  duyên  bên  ngoài,  hai  là  bệnh  do 

nhân duyên bên trong. Bên ngoài là lạnh, nóng, đói, khát, binh, nhẫn, đao, gậy, 

bị rơi,  bị ngã, bị  xô,  bị đè ... những thứ  nhƣ  vậy gọi là bệnh ngoài, gọi là não. 

Bên ngoài là ăn uống không tiết độ, nằm, đi thất thƣờng, bốn trăm lẻ bốn bệnh, 

những thứ nhƣ thế gọi là bệnh trong. Hai thứ bệnh đó hễ có thân đều khổ. Cho 

nên hỏi "Ít não ít bệnh chăng?" 

Hỏi: Sao không hỏi không não, không bệnh, mà lại hỏi ít não, ít bệnh? 

Ðáp: Thánh nhân thật biết thân là gốc khổ, không lúc nào không bệnh, vì sao? Vì 

bốn đại hợp lại làm thân; đất, nƣớc, gió, lửa tánh không hợp nhau, mỗi thứ hại 

lẫn nhau cũng nhƣ ung thƣ, không lúc nào không đau, nếu lấy thuốc xoa, có thể 

bớt đƣợc mà không thể lành. Thân ngƣời cũng vậy, thƣờng bệnh, thƣờng trị, trị 

thì đƣợc sống, không trị thì chết. Vì lẽ ấy, không thể hỏi không não, không bệnh. 

Bệnh hoạn bên ngoài thƣờng bị gió, mƣa, lạnh, nóng làm bức não. Lại thân có 

bốn oai nghi ngồi, nằm, đi, đứng, ngồi lâu thì rất não; nằm lâu, đứng lâu, đi lâu 

cũng não. Cho nên hỏi ít não, ít bệnh. 

Hỏi: Hỏi ít bệnh ít não là đủ, sao còn nói đi và ở nhẹ nhàng lanh lợi? 

Ðáp: Ngƣời ta tuy bệnh lành mà chƣ a đƣợc bình phục, vì vậy nên hỏi đi và ở 

nhẹ nhàng lanh lợi. 

Hỏi: Sao lại còn nói khí lực an lạc chăng? 

Ðáp: Có ngƣời bệnh lành, tuy đi lại ngồi dậy đƣợc, nhƣng khí lực chƣa đủ không 

thể làm lụng thi vi, xách nhẹ, vác nặng, do đó hỏi về "khí lực". Có ngƣời tuy bệnh 

lành, có thể vác nặng xách nhẹ, nhƣng chƣa đƣợc yên vui. Do đó hỏi "Có yên 

vui chăng?" 

Hỏi: Nếu không bệnh mà có sức, vì sao chƣa đƣợc an vui? 

Ðáp: Có ngƣời vì nghèo cùng, sợ hãi, ƣu não, không đƣợc an vui. Do đó nên hỏi 

"Ðƣợc an vui chăng?" 

Lại nữa, có hai cách hỏi thăm: Hỏi thăm về thân, hỏi thăm về tâm. Nếu nói ít não, 

ít  bệnh,  đi  và  ở  nhẹ  nhàng  lanh  lợi,  khí  lực  là  hỏi  thăm  về  thân.  Nếu  an  vui 

chăng, là hỏi thăm về tâm. Các thứ bệnh bên trong, bên ngoài đều đƣợc gọi là 

thân bệnh. Các thứ phiền não dâm dục, sân nhuế, tật đố, xan tham, ƣu sầu, sợ 

hãi  v.v...,  chín  mƣơi  tám  kiết  sử,  năm  trăm  triền  cái,  các  thứ  mong  cầu,  ham 

muốn, v.v... đều đƣợc gọi là tâm bệnh. Vì hỏi thăm hai thứ bệnh ấy nên nói "ít 

não, ít bệnh, đi và ở nhẹ nhàng lanh lợi, khí lực an vui chăng?" 

Hỏi: Cách hỏi thăm  của loài  ngƣời thì hỏi nhƣ  vậy. Hàng chƣ thiên  còn không 

nên hỏi thăm nhƣ vậy, huống gì là đối với Phật? 

Ðáp:  Thân  Phật  có  hai:  Một  là  thân  thần  thông  biến  hóa,  hai  là  thân  cha  mẹ 

sanh. Thân cha mẹ sanh thì chịu theo phép loài ngƣời, không nhƣ chƣ thiên, do 

đó phải theo phép loài ngƣời mà hỏi thăm. 

Hỏi: Ðối với hết thảy Hiền thánh, tâm không còn bị dính mắc, không tham thân, 

không tiếc tuổi thọ, không ghét chết, không ƣa sống, nếu nhƣ vậy thì cần gì hỏi 

thăm? 

Ðáp: Vì theo phép thế gian chịu theo phép loài ngƣời mà thăm hỏi. Sai thăm hỏi, 

cũng là chịu theo phép của loài ngƣời. 

Hoa sen sắc vàng ngàn cánh, nhƣ trên đã nói. 

KINH: Bấy giờ, Phật Thích-ca Mâu-ni sau khi nhận Hoa sen sắc vàng ngàn cánh, 

Ngài rải đến chƣ Phật trong Hằng hà sa thế giới ở phƣơng Ðông. 

LUẬN:  Hỏi: Phật là bậc không ai hơn, không ai bằng, sao nay lại rải hoa cúng 

dƣờng chƣ Phật ở phƣơng Ðông? Nhƣ khi Phật mới đắc đạo, tự suy nghĩ rằng: 

"Ngƣời  mà  không  có  chỗ  để  tôn  thờ  thời  sự  nghiệp  sẽ  không  thành,  nay  trong 

mƣời phƣơng trời đất ai là kẻ đáng tôn thờ. Ta sẽ kính làm Thầy mà thờ". Khi ấy 

Phạm-thiên-vƣơng  cùng  chƣ  thiên  bạch  Phật  rằng:  "Phật  là  trên  hết,  không  ai 

vƣợt qua Phật". Phật cũng tự dùng Thiên nhãn xem thấy trong ba đời và mƣời 

phƣơng  trời  đất,  không  có  ai  hơn  Phật.  Tâm  tự  nghĩ  rằng:  "Ta  thực  hành  Ðại 

Bát-nhã Ba-la-mật  mà nay tự mình đƣợc làm Phật. Ðây là chỗ cho Ta tôn thờ, 

tức là Thầy của Ta. Ta sẽ cung kính cúng dƣờng tôn thờ pháp ấy". Thí nhƣ có 

một gốc cây tên là Hảo-kiên, ở trong lòng đất một trăm năm, cành lá đầy đủ, một 

ngày kia ra khỏi lòng đất, cao một trăm trƣợng. Cây ấy ra khỏi rồi, muốn tìm gốc 

cây lớn để che mát cho mình. Khi ấy trong rừng có vị thần nói với Hảo-kiên rằng: 

"Trong đời không còn cây  nào lớn hơn  ngƣơi,  các cây khác đều ở  trong bóng 

mát của ngƣơi". Phật cũng nhƣ vậy, Vô lƣợng A-tăng-kỳ kiếp, sanh ở trong lòng 

đất Bồ-tát, một ngày kia ở tại dƣới gốc Bồ-đề, ngồi trên chỗ tòa Kim-cang, nhƣ 

thật biết rõ hết thảy các pháp tƣớng, chứng thành Phật đạo. Bấy giờ tự nghĩ: "Ai 

đáng tôn thờ để làm thầy, ta sẽ hầu hạ cung kính cúng dƣờng". Khi ấy ấy Phạm-

thiên-vƣơng  cùng  chƣ  thiên  bạch  Phật  rằng:  "Phật  là  vô  thƣợng,  không  ai  hơn 

Phật". Vậy nay cớ sao lại cúng dƣờng chƣ Phật ở phƣơng Ðông? 

Ðáp: Phật tuy trên hết, trong ba đời mƣời phƣơng trời đất, không ai hơn Phật để 

mà thực hành sự cúng dƣờng. Cúng dƣờng có thƣợng, trung, hạ. Cúng dƣờng 

ngƣời  thua mình là  cúng  dƣờng bậc hạ, cúng dƣờng ngƣời  hơn mình là cúng 

dƣờng  bậc  thƣợng,  cúng  dƣờng  ngƣơì  ngang  mình  là  cúng  dƣờng  bậc  trung. 

Cũng nhƣ Tỳ-kheo-ni Ðại-ái-đạo cùng 500 Tỳ-kheo-ni A-la-hán, trong một ngày 

cùng  một  lần  vào  Niết-bàn.  Khi  ấy  hàng  Ƣu-bà-tắc  chứng  đắc  ba  đạo  quả  đỡ 

giƣờng  của  500  Tỳ-kheo-ni,  Tứ-thiên-vƣơng  đỡ  giƣờng  nhũ  mẫu  của  Phật  là 

Ðại-ái-đạo, còn Phật tự ở trƣớc bƣng lò hƣơng, đốt hoa cúng dƣờng. Phật nói 

với các Tỳ-kheo: "Các ông hãy giúp Ta cúng dƣờng thân nhũ mẫu". Bấy giờ các 

Tỳ-kheo  A-la-hán,  mỗi  ngƣời  dùng  lực  thần  túc,  đi  đến  trên  núi  Ma-lê,  lấy  củi 

hƣơng Chiên-đàn ngƣu đầu chất thành đống giúp Phật. Ấy là cúng dƣờng bậc 

hạ. Do đó, tuy không cầu chứng quả mà vẫn thực hành cúng dƣờng bình đẳng. 

Lại nữa, chƣ Phật nên phải  cúng dƣờng Phật, các ngƣời khác không biết đức 

của Phật, nhƣ kệ nói: 

"Ngƣời trí kính ngƣời trí, 

Trí luận ngƣời trí mừng, 

Ngƣời trí biết đƣợc trí, 

Nhƣ Rắn biết chân Rắn". 

Vì vậy, chƣ Phật là bậc Nhất thiết trí cúng dƣờng bậc Nhất thiết trí. 

Lại nữa, mƣời phƣơng Phật đời đời khuyến trợ Phật Thích-ca Mâu-ni. Nhƣ Thất 

trụ Bồ-tát quán các pháp là không, vô sở hữu, bất sanh bất diệt. Quán nhƣ vậy 

rồi, trong hết thảy thế giới, tâm không dính mắc, muốn buông thả sáu Ba-la-mật 

mà  nhập  Niết-bàn.  Cũng  nhƣ  ngƣời  trong  khi  mộng  làm  bè  để  vƣợt  qua  sông 

lớn, tay chân mỏi mệt, sanh tâm nhàm chán, đang ở giữa lòng sông mộng tỉnh, 

tự nghĩ rằng: "Ðâu có sông để có thể vƣợt qua?" Khi ấy, tâm chuyên cần cũng 

buông bỏ hết, Bồ-tát cũng nhƣ vậy. Ở trong địa vị Thất trụ, chứng đƣợc Vô sanh 

Pháp nhẫn, tâm hành đều đình chỉ, muốn vào Niết-bàn. Bấy giờ mƣời phƣơng 

chƣ Phật đều phóng ánh sáng, chiếu trên thân Bồ-tát, lấy tay phải xoa đầu, nói 

rằng: "Thiện nam tử! Chớ sanh tâm tƣởng ấy. Ông nên nhớ lại bản nguyện của 

ông là muốn độ chúng sanh. Ông tuy biết các pháp là không, mà chúng sanh thì 

không biết. Ông nên nhóm các công đức, giáo hóa chúng sanh, chớ  vào Niết-

bàn.  Ông  chƣa  đƣợc  thân  kim  sắc,  ba  mƣơi  hai  tƣớng,  tám  mƣơi  vẻ  đẹp  tùy 

hình, vô lƣợng quang minh, ba mƣơi hai nghiệp. Ông nay mới chứng đƣợc Vô 

sanh pháp môn, chớ có mừng lớn." Khi ấy Bồ-tát nghe lời chƣ Phật giáo huấn, 

trở lại sanh tâm nguyện nhƣ trƣớc, thực hành sáu Ba-la-mật để độ chúng sanh. 

Nhƣ vậy, lúc mới đắc Phật đạo, đƣợc sự tá trợ ấy. Lại lúc Phật mới đắc đạo, tâm 

tự  suy  nghĩ:  "Pháp  này  rất  sâu  xa,  chúng  sanh  ngu  muội  bạc  phƣớc,  Ta  cũng 

sanh  trong  đời  ngũ  ác,  phải  làm  sao  đây?  Suy  nghĩ  xong,  Ta  sẽ  từ  trong  một 

pháp chia làm ba phần thành ba thừa để độ chúng sanh". Khi suy nghĩ nhƣ vậy, 

chƣ Phật mƣời phƣơng đều hiện ánh sáng tán thán rằng: "Lành thay! Lành thay! 

Chúng  ta  cũng  ở  trong  đời  ngũ  ác,  chia  một  pháp  làm  ba  phần  để  độ  chúng 

sanh". Khi ấy, Phật nghe tiếng nói của chƣ Phật mƣời phƣơng, liền rất hoan hỷ, 

xƣng niệm "Nam Mô Phật". 

Nhƣ vậy, mƣời phƣơng Phật, nơi nơi đều khuyến trợ làm lợi ích lớn. Vì biết ân 

nặng  ấy,  cho  nên  lấy  hoa  cúng  dƣờng  mƣời  phƣơng  Phật.  Phƣớc  đức  tối 

thƣợng, không gì vƣợt qua phƣớc đức này, vì cớ sao? Hoa ấy do công đức lực 

của Phật Bảo Tích sinh ra, chứ không phải hoa từ trong nƣớc sanh. Phổ Minh là 

vị  Bồ-tát  pháp  thân  ở  địa  vị  Thập  trụ,  đƣa  hoa  ấy  đến  dâng  lên  Phật  Thích-ca 

Mâu-ni.  Phật  Thích-ca  Mâu-ni  biết  mƣời  phƣơng  Phật  là  phƣớc  điền  đệ  nhất, 

cho  nên  cúng  dƣờng,  phƣớc  ấy  nhiều  gấp  bội,  vì  cớ  sao?  Vì  Phật  tự  cúng 

dƣờng Phật vậy. 

Trong Phật pháp có bốn hạng bố thí: 1- Ngƣời thí thanh tịnh, ngƣời thọ không 

thanh  tịnh,  2-  Ngƣời  thí  không  thanh  tịnh,  ngƣời  thọ  thanh  tịnh,  3-  Ngƣời  thí 

thanh tịnh, ngƣời thọ cũng thanh tịnh , 4- Ngƣời thí không thanh tịnh, ngƣời thọ 

không  thanh  tịnh.  Nay  thí  cho  Phật  ở  phƣơng  Ðông  là  cả  hai  đều  thanh  tịnh, 

phƣớc ấy rất lớn. Vì vậy nên Phật tự cúng dƣờng mƣời phƣơng Phật. 

Hỏi: Hết thảy Thánh nhân đều không thọ quả báo, đời sau không còn sanh trở 

lại, cớ sao nói phƣớc bố thí ấy rất lớn? 

Ðáp:  Phƣớc  ấy  tuy  không  có  ngƣời  thọ  hƣởng,  mà  tƣớng  nó  lại  lớn.  Nếu  có 

ngƣời thọ hƣởng thì quả báo ấy vô lƣợng. Các Thánh nhân biết pháp hữu vi đều 

là  vô  thƣờng,  không,  cho  nên  xả  bỏ  mà  vào  Niết-bàn,  phƣớc  ấy  cũng  xả.  Thí 

nhƣ thoi vàng đốt cháy, tuy mắt thấy nó đẹp mà không thể lấy tay đụng, vì sợ 

cháy tay ngƣời. 

Lại nữa, nhƣ ngƣời  bị mụn nhọt thời phải dùng thuốc bôi, nếu ngƣời  không bị 

nhọt  thì  thuốc  vô  dụng;  ngƣời  có  thân  cũng  nhƣ  vậy,  thƣờng  bị  đói  khát,  lạnh 

nóng bức bách. Cũng nhƣ bị mụn nhọt, phải lấy áo chăn, ăn uống, ấm nóng làm 

cho dễ chịu, nhƣ lấy thuốc bôi mụn nhọt. Còn nhƣ kẻ ngu si, vì ham thuốc chứ 

không  phải  dùng  bôi  mụt.  Nếu  không  mụn  nhọt,  thì  thuốc  cũng  vô  dụng.  Chƣ 

Phật cho thân là một mụn nhọt, vì phóng xả thân mụn nhọt nên cũng không lãnh 

thọ thuốc quả báo. Vì vậy nên tuy có đại phƣớc, cũng không thọ báo. 

KINH:  Hoa  sen  đƣợc  rải  đến  chƣ  Phật  thế  giới  nhiều  nhƣ  hằng  hà  sa  số  ở 

phƣơng Ðông. 

LUẬN: Hỏi: Hoa ít mà thế giới nhiều, làm sao rải khắp? 

Ðáp:  Do  thần  thông  lực  của  Phật.  Những  sự  nhƣ  trên,  có  tám  cách  tụ  do  biến 

hóa: Khiến nhỏ thành lớn, khiến lớn thành nhỏ, khiến nặng thành nhẹ, khiến nhẹ 

thành nặng, tự tại vô ngại, tùy ý đi đến, rung động đại địa, thành tựu sở nguyện. 

Các đại Thánh nhân đều có tám cách biến hóa tự tại ấy, cho nên Phật có thể lấy 

một ít hoa rải khắp hằng hà sa số thế giới ở phƣơng Ðông. 

Lại nữa, để chỉ cho chúng sanh thấy phƣớc báu vị lai, một ít hoa nhƣ thế mà rải 

khắp thế giới ở phƣơng Ðông. Lại để khuyên Bồ-tát ở phƣơng Ðông rằng gieo 

phƣớc vào trong ruộng Phật thời đƣợc quả báo cũng nhƣ hoa ấy đầy khắp vô 

lƣợng. Các ông từ xa đi đến, phải nên hoan hỷ, gặp đƣợc phƣớc điền ấy, quả 

báo vô lƣợng. 

KINH: Các Bồ-tát xuất gia, tại gia và đồng nam đồng nữ, đầu mặt đảnh lễ dƣới 

chân  Phật  Thích-ca  Mâu-ni,  mỗi  ngƣời  đem  đồ  cúng  dƣờng  mà  cúng  dƣờng, 

cung kính, tôn trọng, tán thán Phật Thích-ca Mâu-ni. Các Bồ-tát xuất gia, tại gia 

và đồng nam đồng nữ ấy, mỗi mỗi nhờ năng lực thiện căn phƣớc đức mà đƣợc 

cúng dƣờng Thích-ca Mâu-ni Nhƣ Lai, Ứng cúng, Chánh đẳng Chánh giác. 

LUẬN: Nhƣ kệ nói: 

"Con đƣờng các Thánh đến, 

Phật cũng đến nhƣ vậy, 

Thật tƣớng và chỗ đi, 

Phật nhƣ vậy không khác. 

Chƣ Thánh nói nhƣ thật, 

Phật nói cũng nhƣ thật, 

Do vậy nên gọi Phật, 

Là đấng hiệu Nhƣ Lai (Tathàgata) 

Giáp nhẫn: Tâm kiên cố, 

Cung tinh tấn: Sức mạnh, 

Tên trí tuệ: Nhọn cứng, 

Phá các giặc kiêu mạn. 

Ðáng lãnh thọ cúng dƣờng, 

Của loài trời, loài ngƣời. 

Do vậy nên gọi Phật. 

Là đấng hiệu Ứng cúng (Araha) 

Chính tri thật tƣớng khổ, 

Cũng thật biết khổ tập, 

Biết thật tƣớng khổ diệt, 

Cũng biết đạo diệt khổ, 

Chơn chánh hiểu Tứ đế, 

Ðịnh thật không thể biến, 

Cho nên trong mƣời phƣơng, 

Hiệu Chánh đẳng Chánh giác. 

Ðƣợc tam minh vi diệu, 

Ðầy đủ hạng thanh tịnh, 

Do đó hiệu Thế Tôn (Bhagavat) 

Là đấng Minh-Hạnh-túc (Vidyà-carana) 

Biết rõ hết thảy pháp 

Tự đƣợc diệu đạo rồi. 

Hoặc thời phƣơng tiện thuyết, 

Vì thƣơng đến tất cả, 

Diệt trừ già, bệnh, chết, 

Dẫn đến chỗ an ổn, 

Do vậy nên gọi Phật, 

Là đấng hiệu Thiện-thệ (Sugata) 

Biết đời từ đâu đến, 

Cũng biết đƣờng đời diệt, 

Do vậy nên gọi Phật, 

Là đấng Thế-gian-giải (Loka-vid). 

Con mắt thiền, giới, trí, 

Không ai bằng, huống hơn, 

Do vậy nên gọi Phật, 

Là đấng Vô-thƣợng-sĩ (Anurata). 

Ðại bi độ chúng sanh, 

Khéo léo dạy, điều ngự, 

Do vậy nên gọi Phật, 

Là đấng Ðiều-ngự-sƣ (Purusa-damya Sàrathi). 

Trí tuệ, không phiền não, 

Thuyết giải thoát tối thƣợng, 

Do vậy nên gọi Phật, 

Là đấng Thiên-nhơn-sƣ (Devamanusyànàmi). 

Ba đời động, chẳng động, 

Pháp tận và chẳng tận, 

Dƣới đạo thọ biết hết, 

Do vậy nên gọi Phật, 

KINH: Vƣợt qua hằng hà sa thêá giới chƣ Phật  về phƣơng Nam, ở tại mé thế 

giới ấy, có thế giới tên là Ly-nhất-thiết-ƣu, Phật hiệu là Vô-ƣu-đức, Bồ-tát hiệu là 

Ly-ƣu.  Vƣợt  qua  hằng  hà  sa  thêá  giới  chƣ  Phật  về  phƣơng  Tây,  ở  tại  mé  thế 

giới ấy, có thế giới tên là Diệt-ác, Phật hiệu là Bảo-sơn, Bồ-tát hiệu là Nghĩa-ý. 

Vƣợt qua hằng hà sa thêá giới chƣ Phật về phƣơng Bắc, ở tại mé thế giới ấy, có 

thế giới tên là Thắng, Phật hiệu là Thắng vƣơng, Bồ-tát hiệu là Ðắc Thắng. Vƣợt 

qua hằng hà sa thêá giới chƣ Phật về phƣơng dƣới, ở tại mé thế giới ấy, có thế 

giới tên là Thiện, Phật hiệu là Thiện đức, Bồ-tát hiệu là Hoa Thƣợng. Vƣợt qua 

hằng hà sa thêá giới chƣ Phật về phƣơng trên, ở tại mé thế giới ấy, có thế giới 

tên là Hỷ, Phật hiệu là Hỷ đức, Bồ-tát hiệu là Ðức Hỷ. Nhƣ vậy, hết thảy đều nhƣ 

phƣơng Ðông. 

LUẬN:Hỏi:  Nhƣ  trong  Phật  pháp  thật  không  có  các  "phƣơng",  vì  cớ  sao?  Vì 

không nhiếp vào trong năm ấm, mƣời hai nhập, mƣời tám giới? Trong bốn pháp 

tạng cũng không. Nói "phƣơng" là thật pháp, mà tìm nhân duyên cũng không thể 

có đƣợc; nay cớ sao trong đây nói "mƣời phƣơng chƣ Phật", "mƣời phƣơng Bồ-

tát đến" 

Ðáp: Theo pháp thế tục lƣu truyền cho nên nói "phƣơng", chứ tìm "phƣơng" thật 

không có. 

Hỏi: Vì sao lại nói "không có phƣơng"? Trong bốn pháp tạng của các ông không 

nói, nhƣng trong sáu pháp tạng (sáu cú nghĩa) của chúng tôi có nói. Nó không 

đƣợc kể đến trong năm ấm, mƣời hai nhập, mƣời tám giới nhƣng đƣợc kể đến 

trong  Thật  cú  nghĩa  (Ðà-la-phiêu  -  Draya-Pàdarthà)  của  chúng  tôi.  Pháp 

"phƣơng" ấy, vì là tƣớng thƣờng, tƣớng hữu thƣờng, nên cũng có, cũng thƣờng. 

Nhƣ  trong  Kinh  nói:  "Chỗ  mặt  trời  mọc  là  phƣơng  Ðông,  chỗ  mặt  trời  lặn  là 

phƣơng Tây, chỗ mặt trời đi qua là phƣơng Nam, chỗ mặt trời không đi qua là 

phƣơng Bắc. Mặt trời có ba phần hợp: Hoặc trƣớc hợp, hoặc nay hợp, hoặc sau 

hợp. Tùy theo phƣơng mà mặt trời có ba phần. Ðầu tiên hợp là phƣơng Ðông. 

Phƣơng  Nam  phƣơng  Tây  cũng  vậy.  Chỗ  mặt  trời  không  đi  qua  làkhông  có 

phần. Kia cách đây, đây cách kia, đó là tƣớng trạng của "phƣơng". Nếu không 

có "phƣơng" thời không có kia, đây. Kia là tƣớng của "phƣơng" nhƣng nó chẳng 

phải phƣơng? 

Ðáp:  Không  phải  vậy,  núi  Tu-di  ở  giữa  bốn  châu.  Mặt  trời  đi  quanh  núi  Tu-di, 

chiếu đến bốn châu thiên hạ. Ở châu Uất-đơn-la-việt, mặt trời đứng bóng, thì ở 

châu  Phất-bà-đề,  mặt  trời  mới  mọc,  vậy  ngƣời  ở  châu  Phất-bà-đề  là  phƣơng 

Ðông; ở châu Phất-bà-đề mặt trời đứng bóng, thì ở châu Diêm-phù-đề mặt trời 

mới mọc, vậy ngƣời ở châu Diêm-phù-đề là phƣơng Ðông, ấy là thật không có 

bắt đầu, vì cớ sao? Vì hết thảy đều là phƣơng Ðông, đều là phƣơng Nam, đều là 

phƣơng  Tây,  đều  là  phƣơng  Bắc.  Vậy  ông  nói  chỗ  mặt  trời  mọc  là  phƣơng 

Ðông, chỗ mặt trời đi qua là phƣơng Nam, chỗ mặt trời lặn là phƣơng Tây, chỗ 

mặt trời không đi qua là phƣơng Bắc, việc ấy không đúng 

Lại  nữa,  có  nơi  mặt  trời  không  hợp,  thế  là  không  phải"phƣơng",  vì  không  có 

tƣớng "phƣơng". 

Hỏi: Tôi nói trong một nƣớc có bốn phƣơng, ông lại đem bốn châu ra nạn. Vì thế 

nên chẳng phải là không có bắt đầu ở phƣơng Ðông? 

Ðáp: Nếu ở trong một nƣớc mà mặt trời cùng với  phƣơng Ðông hợp, thế là có 

biên, có biên thì vô thƣờng, vô thƣờng thì chẳng khắp. Vì thế nên "phƣơng" chỉ 

có danh mà không có thật. 

KINH: Bấy giờ cả ba ngàn đại thiên thế giới đều thành trân bảo, hoa phủ khắp 

mặt đất, treo lụa, phƣớn, lọng, cây hƣơng, cây hoa, đầy đủ trang nghiêm. 

LUẬN: Hỏi: Do thần lực ai mà làm cho đất thành báu? 

Ðáp: Ðó là do vô lƣợng thần lực của Phật biến hóa làm ra. Có ngƣời dùng chú 

thuật, huyễn pháp, và các Quỷ thần, Ma vƣơng có thể biến hóa một ít vật, còn 

nếu làm cho cả ba ngàn đại thiên thế giới đều thành trân bảo, thì những ngƣời 

ấy và Phạm-thiên-vƣơng đều không thể làm đƣợc. Phật vào trong bốn thiền với 

tâm biến hóa, khiến ba ngàn đại thiên thế giới, tất cả hoa, hƣơng, cây cỏ, đất đai 

đều  đƣợc  trang  nghiêm,  hết  thảy  chúng  sanh  đều  hòa  đồng,  với  tâm  trở  nên 

thiện, vì cớ sao? Trang nghiêm thế gìới này vì để thuyết Bát-nhã Ba-la-mật vậy. 

Cũng vì Bồ-tát khách và các chƣ thiên, loài ngƣời từ mƣời phƣơng đến, cho nên 

trang nghiêm. Nhƣ ngƣời ta mời quý khách. Nếu một nhà mời thời trang nghiêm 

một  nhà,  một  Quốc  chủ  mời  thời  trang  nghiêm  một  nƣớc,  Chuyển  luân  Thánh 

vƣơng  mời  thời  trang  nghiêm  bốn  châu  thiên  hạ,  Phạm-thiên-vƣơng  mời  thời 

trang nghiêm ba ngàn đại thiên thế giới. Phật là chủ của mƣời phƣơng vô lƣợng 

hằng  hà  sa  thế  giới,  vì  các  Bồ-tát  khách  và  các  chƣ  thiên,  loài  ngƣời  từ  tha 

hƣơng đến, cũng vì chúng nhân ở đây ở kia hễ thấy sự biến hóa trang nghiêm 

này  thời  sanh  đại  tâm,  sanh  tâm  thanh  tịnh  hoan  hỷ.  Từ  đại  tâm  phát  ra  đại 

nghiệp, từ đại nghiệp đƣợc đại báo, trong khi thọ đại báo lại sanh đại tâm, nhƣ 

vậy triển chuyển tăng ích, mà chứng đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Chánh giác. 

Vì thế nên biến thế giới này đều thành trân bảo. 

Sao gọi là bảo? Có bốn thứ là vàng, bạc, Tỳ-lƣu-ly, Pha-lê. Lại có bảy thứ báu là 

vàng, bạc, Tỳ-lƣu-ly, Pha-lê, Xa-cừ, Mã-não, Xích-chơn-châu (châu này rất quý, 

chẳng  phải  là  San-hô).  Lại  còn  có  thứ  báu  là  Ma-la-già-đà  (báu  này  từ  miệng 

chim Kim-sí mà ra, sắc lục, hay trừ độc), Nhân-đà-ni-la (báu xanh của trời), Ma-

ha-ni-la (báu xanh lớn), Bát-ma-la-già (báu sáng đỏ), Việt-xà (kim-cƣơng), Long 

châu, Nhƣ ý châu, Ngọc bối, San-hô, Hổ phách v.v... các thứ gọi là báu. Báu ấy 

có ba loại là: Nhân bảo, thiên bảo, Bồ-tát bảo. Nhân bảo năng lực ít, chỉ có sắc 

sáng thanh tịnh, trừ độc, trừ quỷ, trừ tội, trừ đói khát, lạnh, nóng ... các thứ khổ. 

Thiên bảo cũng lớn, cũng hơn thƣờng, thƣờng theo chân trời, có thể sai khiến, 

cùng nói chuyện, nhẹ mà không nặng. Bồ-tát bảo thì hơn thiên bảo, có thể gồm 

cả việc của nhân bảo, thiên bảo. Lại có thể khiến hết chúng sanh biết gốc ngọn 

nhân duyên của sự chết đây sanh kia. Thí nhƣ gƣơng sáng, soi thấy mặt mày. 

Lại nữa, Bồ-tát bảo có thể phát ra các thứ pháp âm, hoặc làm mũ báu đội trên 

đầu, trời mƣa xuống các đồ cúng dƣờng, nào là tràng phan, hoa cái trên mƣời 

phƣơng  vô  lƣợng  thế  giới  chƣ  Phật  để  cúng  dƣờng  Phật.  Lại  mƣa  các  vật  để 

nuôi sống nhƣ áo, chăn, đồ nằm, mọi thứ tùy theo chỗ cần của chúng sanh mà 

mƣa đủ cả, để cấp thí cho chúng sanh. Các thứ trân bảo nhƣ vậy, để trừ các khổ 

nghèo cùng của chúng sanh. 

Hỏi: Các thứ trân bảo ấy từ đâu xuất ra? 

Ðáp: Vàng thì xuất từ đá cát, đồng đỏ trong núi; Trân châu thì xuất từ bụng cá, 

từ trong tre, từ não Rắn; Long châu thì xuất từ não Rồng; San-hô thì xuất từ cây 

đá  trong  biển;  Ngọc  bối  thì  xuất  từ  Mai  ruà;  Bạc  xuất  từ  đá  cháy;  còn  Lƣu-ly, 

Pha-lê  v.v...  xuất  từ  hang  núi.  Ngọc  Nhƣ  ý  xuất  từ  Xá-lợi  của  Phật.  Nếu  khi 

chánh pháp chƣa tận thì các Xá lợi đều biến làm Nhƣ ý châu, thí nhƣ băng giá 

quá một ngàn  năm thì hóa làm ngọc Pha-lê. Các thứ trân  bảo nhƣ  vậy là trân 

bảo thƣờng trong loài ngƣời. Tất cả thế giới mà Phật trang nghiêm là thù thắng 

hơn cả, chƣ thiên không thể làm đƣợc, vì cớ sao? Ấy là từ đại công đức sanh ra. 

Các  thứ  tràng  hoa,  nhƣ  trƣớc  đã  nói.  Cây  hƣơng  gọi  là  A-già-lâu  (cây  mật 

hƣơng), là Ða-già-lâu (cây mộc hƣơng), Chiên-đàn..., các thứ cây hoa nhƣ vậy. 

Cây hoa gọi là hoa Chiêm-bặc (cây hoa vàng), A-du-ca (cây hoa vô ƣu), Bà-ha-

ca-la (cây hoa đỏ). Các thứ cây hoa nhƣ vậy 

KINH:  Thí  nhƣ  thế  giới  Hoa  Tích,  thế  giới  Phổ  Hoa,  Bồ-tát  Diệu  Ðức,  Bồ-tát 

Thiện-ý-trụ, và các Bồ-tát có đại oai thần khác, đều ở nơi đó. 

LUẬN: Hỏi: Vì sao nói "Thí nhƣ thế giới Hoa Tích"? 

Ðáp: Thế giới kia thƣờng có tịnh hoa, thế giới này biến hóa trong nhất thời, nên 

lấy để thí dụ. Pháp thí dụ, là lấy cái nhỏ dụ cái lớn, nhƣ ngƣời có mặt đẹp thí 

nhƣ mặt trăng tròn. 

Hỏi: Còn có các thế giới thanh tịnh ở mƣời phƣơng, nhƣ thế giới An lạc của Phật 

A-di-đà v.v..., sao chỉ lấy thế giới Phổ Hoa làm thí dụ? 

Ðáp:  Thế  giới  của  Phật  A-di-đà  không  bằng  thế  giới  của  Phật  Hoa  Tích,  vì  cớ 

sao? Tỳ-kheo Pháp Tích (Pháp Tạng) tuy đƣợc Phật dẫn đến mƣời phƣơng xem 

thế giới thanh tịnh, nhƣng vì công sức mỏng nên không thể thấy đƣợc thƣợng 

diệu thanh tịnh. Do vậy thế giới không bằng. 

Lại nữa, ngay khi Phật biến hóa thế giới này, chính cùng thế giới Hoa Tích giống 

nhau. Do vậy nói "Thí nhƣ thế giới Hoa Tích". 

Hỏi:  Còn  có  các  Bồ-tát  khác  nhƣ  Tỳ-ma-la-cật,  Quán  Thế_AÂm,  Biến-cát  v.v... 

Sao  không  nói  các  Bồ-tát  này  ở  tại  đó  mà  chỉ  nói  Bồ-tát  Văn-thù-thi-lỵ  (Diệu 

Ðức), Bồ-tát Thiện-ý-trụ? 

Ðáp: Bồ-tát Biến-cát (Phổ Hiền) ấy, nơi  mỗi lỗ chân lông của Ngài thƣờng hiện 

ra thế giới chƣ Phật và chƣ Phật Bồ-tát đầy khắp mƣời phƣơng để hóa độ chúng 

sanh, nên không có chỗ ở nhất định. Văn-thù-thi-lỵ phân thân biến hóa vào trong 

năm  đƣờng,  hoặc  làm  Thanh-văn,  hoặc  làm  Duyên-giác,  hoặc  làm  thân  Phật. 

Nhƣ  trong  kinh  Thủ  Lăng  nghiêm  Tam  muội  nói:  "Bồ-tát  Văn-thù-thi-lỵ  đời  quá 

khứ là Long Chủng Phật Tôn, bảy mƣơi hai đời làm Bích-chi Phật". Ðó là có thể 

nói, có thể thuyết; còn Bồ-tát Biến-cát thì không thể lƣợng, không thể nói, không 

thể biết trú xứ, hoặc trú xứ ở trong tất cả thế giới. Do đó không nên nói đến. 

Lại nữa, nói "và các Bồ-tát có đại oai thần" là cũng nói chung Bồ-tát Biến-cát và 

các Bồ-tát lớn. 

KINH: Bấy giờ, Phật biết hết thảy thế giới, hoặc thế giới Trời, hoặc thế giới Ma, 

hoặc  thế  giới  Phạm-thiên,  hoặc  Sa-môn,  Bà-la-môn,  hoặc  Trời,  hoặc  Càn-thát-

bà, Ngƣời, A-tu-la v.v... Và các Bồ-tát kế thừa Phật vị, tất cả đều tập hội. 

LUẬN: Hỏi: Thần lực của Phật vô lƣợng, tất cả chúng sanh trong mƣời phƣơng, 

nếu tất cả đều đến tập hội, thì hết thảy thế giới phải trống không. Nếu không đến 

thì thần lực vô lƣợng của Phật có chỗ không làm đƣợc? 

Ðáp: Không thể đến hết, vì cớ sao? Thế giới của chƣ Phật vô biên vô lƣợng, nếu 

đến  hết  thời  là  hữu  biên.  Lại,  mƣời  phƣơng  đều  có  Phật,  cũng  thuyết  Bát-nhã 

Ba-la-mật. Nhƣ trong Chƣơng 43 của kinh Bát-nhã Ba-la-mật nói" Mƣời phƣơng 

đều có hàng ngàn vị Phật xuất hiện, đều thuyết Bát-nhã Ba-la-mật". Do đó không 

nên đến cả hết. 

Hỏi: Nếu có mƣời phƣơng chƣ Phật đều thuyết Bát-nhã Ba-la-mật, thế thì mƣời 

phƣơng Bồ-tát sao còn đến đây? 

Ðáp: Nhƣ đã nói trong chƣơng Bồ-tát Phổ-Minh đến. Vì có nhân duyên với Phật 

Thích-ca Mâu-ni cho nên đến. 

Lại nữa, đó là vì bổn nguyện của Bồ-tát rằng: "Nếu có chỗ nào  thuyết Bát-nhã 

Ba-la-mật  thời  ta  sẽ  nghe,  lãnh  thọ,  cúng  dƣờng".  Vì  vậy  nên  từ  xa  đi  đến.  Vì 

muốn đem thân lực chứa nhóm công đức, cũng  vì muốn tỏ cho chúng sanh rõ 

rằng: "Ta từ xa còn đi đến cúng dƣờng pháp, sao các ngƣơi ở tại thế giới này 

mà không cúng dƣờng?" 

Hỏi: Phật đối với pháp không còn dính mắc, tại sao lại bảy phen hiện thần lực để 

khiến chúng sanh tập hội đông đủ? 

Ðáp: Bát-nhã Ba-la-mật ấy rất sâu xa, khó biết khó hiểu, không thể nghĩ bàn, cho 

nên  tập  hội  rộng  rãi  các  Ðại  Bồ-tát,  làm  cho  ngƣời  mới  phát  tâm  đƣợc  tin  vui. 

Cũng  nhƣ  lời  của  kẻ  nhỏ  không  đủ  làm  cho  ai  tin,  lời  của  ngƣời  quý  trọng  tất 

đƣợc tin vâng. 

Hỏi:  Cớ  sao  nói  "hoặc  thế  giới  Trời,  hoặc  thế  giới  Ma,  hoặc  thế  giới  Phạm-

thiên"? Chỉ nên nói thế giới Trời, thế giới Ngƣời là đủ, vì cớ sao? Vì trong mƣời 

hiệu của Phật có hiệu là Thiên Nhơn sƣ. Do vâïy chỉ nên nói Trời và Ngƣời là 

đủ? 

Ðáp: Chƣ thiên có Thiên nhãn, Thiên nhĩ, lợi căn, trí tuệ nhiều, tự biết mà đi đến. 

Thế nên nói là thế giới Trời. 

Hỏi: Nếu trong thế giới  Trời  đã gồm có  Ma, Phạm; sao còn  nói riêng  Ma hoặc 

Phạm? 

Ðáp:  Trong  chƣ  thiên  có  3  chủ  lớn:  Thích-đề-bà-na-dân  làm  thiên  chủ  hai  nơi 

(Tứ  thiền  thiên  và  Tam-thập-tam  thiên),  Ma  vƣơng  làm  chủ  cõi  trời  Lục  dục, 

Phạm-thiên-vƣơng làm Thiên chủ trong thế giới Phạm thiên. 

Hỏi: Nhƣ cõi trời Dạ-ma, cõi trời Ðâu-suất-đà, cõi trời Hóa Lạc thảy đều có chủ, 

tại sao chỉ nói có ba chủ? 

Ðáp: Thích-đề-bà-na-dân vƣơng nƣơng trên đất mà ở, Phật cũng nƣơng trên đất 

đó mà ở. Vì thƣờng đến chỗ Phật, rất có danh tiếng, nhiều ngƣời biết đến. Còn 

Ma vƣơng thì thƣờng đến quấy rầy Phật, lại là chủ của tất cả cõi Dục. Các trời 

Dạ-ma, trời Ðâu-suất-đà, trời Hóa Lạc đều thuộc Ma vƣơng. 

Lại nữa, nói thế giới Trời, thời trời của ba cõi đều thuộc về Trời. Ma là chủ của 

tất cả cõi Dục, nên nói riêng. 

Lại nữa, Ma thƣờng quấy rầy Phật, mà nay đến nghe thuyết Bát-nhã Ba-la-mật, 

thì các ngƣời khác cũng thêm lòng tín. 

Hỏi: Trong cõi Sắc có rất nhiều cõi Trời; tại sao chỉ nói thế giới Phạm thiên tập 

hội? 

Ðáp: Các cõi Trời cao nữa thì không có giác và quán, không thích tán tâm lại vì 

khó nghe. Thế giới Phạm có bốn thức (nhãn, nhĩ, thân, ý thức) vì dễ nghe đƣợc 

và vì ở gần. 

Lại  nữa,  "  Phạm"  nghĩa  là  ly  dục  thanh  tịnh.  Nay  nói  thế  giới  Phạm  là  đã  nói 

chung các cõi Trời ở Sắc giới. 

Lại nữa, các cõi Trời khác chƣa có dân trời, lúc kiếp sơ sanh, Phạm-thiên-vƣơng 

ở một mình trong Thiên cung, vắng vẻ không ai, tâm không vui nên tự nghĩ: "Sao 

trong đây không có nhân dân?" Bấy giờ Quang-âm mệnh tuyệt, ứng theo ý nghĩ 

kia  mà  sanh  đến.  Phạm  vƣơng  bèn  suy  nghĩ:  "Chƣ  thiên  này  trƣớc  không  có, 

theo ý nghĩ của ta mà sanh ra, ta hay sanh ra chƣ thiên này". Chƣ thiên khi ấy ai 

cũng tự nghĩ: "Ta từ Phạm vƣơng sanh ra. Phạm vƣơng là cha của ta". Do vậy 

nên chỉ nói Phạm thế giới. 

Lại  nữa,  các  cõi  Trời  Nhị  thiền,  Tam  thiền,  Tứ  thiền  (các  cõi  cao  trên  Phạm-

thiên) thấy Phật, nghe pháp, hoặc khuyến trợ Bồ-tát ở tại cõi Dục, nhƣng nhãn 

thức, nhĩ thức, thân thức đều tựa vào thế giới Phạm. Do vậy nên nói riêng Phạm 

thế giới. 

Hỏi:  Tại  sao  chỉ  nói  các  Sa-môn,  Bà-la-môn,  mà  không  nói  đến  Quốc  vƣơng, 

Trƣởng giả và các chúng khác? 

Ðáp: Ngƣời trí tuệ có hai hạng là Sa-môn và Bà-la-môn. Xuất gia thì gọi là Sa-

môn, tại gia thì gọi là Bà-la-môn. Các ngƣời khác để tâm vào sự vui ở đời, cho 

nên không nói. Bà-la-môn phần nhiều học trí tuệ và cầu phƣớc, ngƣời xuất gia 

thì hết thảy đều cầu đạo, thế cho nên chỉ nói đến Sa-môn và Bà-la-môn. Trong 

hàng tại gia, ngƣời có bảy đời thanh tịnh, sanh ra đủ sáu tuổi, đều thụ giới, gọi là 

Bà-la-môn. Trong hàng Sa-môn, Bà-la-môn ấy, có đạo đức, trí tuệ cho nên nói. 

Hỏi: Trƣớc đã nói thế giới Trời, sao nay còn nói đến trời? 

Ðáp: Thiên thế giới là chỉ Tứ-thiên-vƣơng , Ðao-lợi thiên; Ma là chỉ cho Tha-hóa-

tự-tại thiên; Phạm là chỉ cho Sắc giới. Nay nói trời là chỉ cho Dạ-ma, Ðâu-suất-

đà,  Hóa-lạc  và  Ái-thân-thiên  trong  Dục  giới.  Ái-thân  ở  trên  Lục-dục-thiên,  hình 

sắc tuyệt đẹp, cho nên gọi là Ái-thân. 

Hỏi: Tại sao chỉ nói Càn-thát-bà mà không nói đến các Quỷ thần và Long vƣơng 

khác? 

Ðáp: Càn-thát-bà là nhạc thần của chƣ thiên, thƣờng đi theo chƣ thiên. Tâm nó 

nhu nhuyến, phƣớc đức kém hơn chƣ thiên. Các Quỷ thần thuộc trong Quỷ thần 

đạo; Long vƣơng thuộc trong súc sanh đạo. Chân-đà-la cũng là kỹ nhạc của trời, 

đều  thuộc  vào  trời;  chung  ở  cùng  ngồi  với  ngƣời  mà  ăn  uống,  và  kỹ  nhạc  thì 

đồng với trời. Vua Càn-thát-bà tên là Ðồng-lung-ma (Tàu dịch là Cây). Càn-thát-

bà, Chân-chân-đà thƣờng ở hai chỗ, chỗ thƣờng ở là tại giữa núi Thập Bảo. Có 

khi tấu nhạc cho chƣ thiên ở trên trời. Hai loại này thƣờng thay đổi giữa cao và 

thấp. 

Ngƣời sanh trong bốn châu thiên hạ. Sanh ra có bốn hạng. Sống rất lâu cho đến 

vô lƣợng tuổi, sống rất ngắn cho đến chỉ mƣời tuổi. 

A-tu-la là ác tâm, ƣa đấu tranh mà không phá giới, tu phƣớc bố thí  lớn, sanh ở 

trên biển lớn, cũng có thành quách cung điện. Các vua của A-tu-la ấy tên là Tỳ-

ba-chất-đa, Ba-lê, La-hầu-la v.v... 

Nhƣ  có  thuyết  kể:  "Một  lúc  nọ,  La-hầu-la  A-tu-la  vƣơng  muốn  nuốt  mặt  trăng. 

Nguyệt thiên tử sợ hãi, gấp đi đến chỗ Phật nói kệ: 

"Phật Thế Tôn thành tựu đại trí 

Con nay quy mạng khể thủ lễ. 

La-hầu-la ấy não loạn con, 

Xin Phật thƣơng xót mà cứu hộ". 

Phật nói kệ cho La-hầu-la: 

"Trăng hay soi tối lại mát mẻ, 

Là ngọn đèn trời giữa hƣ không. 

Sắc nó trong trắng ngàn ánh sáng, 

Ngƣời chớ nuốt trăng, mau nhả ra". 

Khi ấy La-hầu-la sợ quá toát mồ hôi, liền nhả trăng ra. Ba-lê A-tu-la vƣơng thấy 

La-hầu-la sợ hãi, nhả trăng ra, nói kệ hỏi rằng: 

"Ngƣơi La-hầu-la vì cớ gì 

Sợ hãi run rẩy nhả trăng gấp? 

Thân ngƣơi mồ hôi nhƣ ngƣời bệnh, 

Tâm sợ bất an đến thế kia?" 

La-hầu-la bấy giờ nói kệ đáp rằng: 

"Thế Tôn dùng kệ mà dạy tôi, 

Tôi không nhả trăng, đầu vỡ bảy. 

Dẫu cho sống đƣợc, không an ổn, 

Vì vậy nên tôi nhả trăng này". 

Ba-lê A-tu-la vƣơng nói kệ rằng: 

"Chƣ Phật rất khó gặp, 

Lâu xa mới xuất hiện, 

Nói kệ thanh tịnh này, 

La-hầu-la nhả trăng". 

Hỏi: Tại sao không nói địa ngục, súc sanh, ngạ quỷ? 

Ðáp: Ðịa ngục đại khổ, tâm rối loạn không thể thọ pháp, súc sanh thì ngu si che 

tâm,  không  thể  thọ  hóa,  ngạ  quỷ  thì  đói  khát  đốt  thân  cho  nên  không  thể  thọ 

pháp. 

Lại nữa, trong loài súc sanh, ngạ quỷ, ít nhiều có kẻ  đến  nghe pháp, chỉ sanh 

tâm phƣớc đức mà thôi, không tham lãnh thọ đạo, cho nên không nói. 

Hỏi: Nếu  nhƣ  vậy, cũng không nên nói  đến Càn-thát-bà, A-tu-la,  vì sao? Vì đã 

bao gồm trong ngạ quỷ đạo? 

Ðáp: Phật không nói bao gồm, sao nay nói bao gồm. Ðó là thuyết của Ca-chiên-

diên-tử v.v... Nhƣ sức của A-tu-la ngang với trời, có khi chiến đấu hơn trời. Càn-

thát-bà là nhạc công của chƣ thiên, đồng thọ phƣớc lạc với trời, có trí tuệ phân 

biệt  đƣợc  tốt  xấu,  vì  cớ  sao  không  thể  lãnh  thọ  đạo  pháp?  Nhƣ  phẩm  Thiên 

trong kinh Tạp A-hàm nói: "Mẹ quỷ thần Phú-na-bà-tẩu, Phật du hành nghỉ đêm 

nơi đó. Bấy giờ Phật thuyết về pháp thƣợng diệu cam lồ, hai ngƣời con trai con 

gái khóc lóc, mẹ nó nói bài kệ để ngăn rằng: 

"Này con Uất-đát-la chớ ồn, 

Phú-na-bà-tẩu cũng chớ khóc. 

Ta nay Nghe pháp đƣợc Chứng đạo, 

Các con cũng sẽ đƣợc nhƣ ta". 

Do việc ấy nên biết trong hàng Quỷ thần có kẻ đắc đạo. 

Lại nữa, trong Ðại thừa, lực sĩ kim-cang Mật-tích trong hàng các Bồ-tát là hơn 

hết, hà huống các ngƣời khác. 

Nhƣ Ðơn-luân-ma, vua của Chân-đà-la, vua của Càn-thát-bà, đến chỗ Phật gảy 

đàn  ca  ngợi  Phật.  Ba  ngàn  thế  giới  đều  chấn  động,  cho  đến  Ð?i  Ca-diếp  ngồi 

không yên. Những ngƣời nhƣ vậy, sao không thể đắc đạo? 

Nhƣ các A-tu-la vƣơng, Long vƣơng, đều đến chỗ Phật, hỏi Phật về pháp sâu 

xa, Phật tùy câu hỏi mà giải đáp nghĩa sâu, sao nói không thể đắc đạo? 

Hỏi: Trong năm đạo chúng sanh, Phật là Thầy của trời, ngƣời, không nói là Thầy 

của ba ác đạo, vì ba ác đạo  vô phƣớc, không có phần lãnh thọ đạo pháp, mà 

Rồng và Quỷ đều đọa vào trong ác đạo? 

Ðáp: Phật cũng không nói rõ năm đạo. Nói năm đạo, là do các thầy ở Nhất-thiết-

hữu-bộ. Các vị khác ở phái Ðộc-tử-bộ (Bà-ta-phất-đố-lộ) nói có sáu đạo. 

Lại nữa, nên nói có sáu đạo, vì sao? Ba ác đạo một mực thuần là chỗ tội lỗi. Nếu 

phƣớc nhiều tội ít, thì gọi là A-tu-la, Càn-thát-bà v.v... chỗ thác sanh phải khác, 

vì vậy nên có sáu đạo. 

Lại nữa, ba ác đạo cũng có lẽ lãnh thọ đạo pháp, song vì ít cho nên nói không. 

Và các Bồ-tát sắp nối ngôi vị Phật, nhƣ trƣớc đã nói. 

(Hết cuốn 10 theo bản Hán) 

--o0o -- 







Document Outline


	Cuốn 6

	Chương 10

	GIẢI THÍCH:  "MƯỜI DỤ" 









	Cuốn 7

	Chương 11

	GIẢI THÍCH:  PHẬT THẾ GIỚI NGUYỆN





	Chương 12

	GIẢI THÍCH: TAM MUỘI





	Chương 13

	GIẢI THÍCH:  PHÓNG QUANG









	Cuốn 8

	Cuốn 9

	CHƯƠNG 14

	GIẢI THÍCH: HIỆN PHỔ THÂN





	CHƯƠNG 15

	GIẢI THÍCH: MƯỜI PHƯƠNG CHƯ BỒ-TÁT ÐẾN









	Cuốn 10




cover_image.jpg
DaiTriDoLuanl
Cuon6 10





